الشئبهات والإخطاء الشائعة

في الأدب العسرى

الفكرالاستلامي

الثقتافة والمتاريخ

السياسة والاجتماع

تراجعالاعتلام

أئورالجندى

# البركات والأعطاء الشائعة

بهم الله الرحمي الرحم المساف

الباب الاول : فيرالعلوم والمناهج

ع الاخلاق . . . ۲۰ ۸ الفلسفة . . . ۲۰ ۲۰ ۲۰

الباب الثانى: الادب

١١ الادب للكشوف . . ٢٠ | ١١ الفعة . . . . . . . . . .

#### الباب الثالث: الفقه

# الباب الرابع \_ قضايا الفكر والاجتماع

|            |              | C        |              | -                | el" |
|------------|--------------|----------|--------------|------------------|-----|
|            | فيحة         | الم      |              | البحث            | رة  |
|            | V)           |          | ر والبطوا    | الاحجا           | 1   |
|            | , <b>Y</b> T | +        | ر            | الاساط           | 4   |
|            | ٧٨           |          | اق           | الاستشر          | 71  |
|            | AY           |          | <i>ب</i>     | ألاقتباء         | 44  |
| No.        | ٨٥           |          |              | コイイ              | 7   |
|            | 11           | 1 4 2    |              | التسامح          |     |
|            | 47           | النبات ) | ( التطورو    |                  |     |
|            | 17           |          |              | التمقيسل         |     |
|            | 11           |          |              | التغريب          |     |
|            | 11           |          |              | التقدم           |     |
| Contract ( | 1.1          | 1 3      |              | التكامل          |     |
|            | 1.5          |          |              | التورات          |     |
|            | 1.4          | 1        |              | التوحيد          | 4   |
|            | 111          |          | الفرنسية<br> |                  |     |
|            | 110          | in est   | والتعديل     | _                |     |
|            | 114          |          |              | الجبرة           |     |
|            | 114.         |          |              | الجهاد<br>الحرية |     |
|            | 177          |          |              | احریة<br>حریة ا  |     |
|            | 170          |          |              | الخطيئة          |     |
|            | 177          | 7        | الثيو قراط   |                  |     |
|            | 177          |          |              |                  |     |
|            | 174          |          |              | رجل ا            |     |
|            | 114          |          | الدين        | العلم وا         | 10  |

## الباب الرابع: قضايا الفكر والاجتماع

|             | 〓 그리 마음 얼마요즘 그 원들을 되는데 되었다.        |
|-------------|------------------------------------|
| المنح       | رقم البحث                          |
| 17.         | ٤٦٪ العقل العربي                   |
| <b>)</b> *1 | ٤٧ العروبة والاسلام .              |
| ITT         | ٨٤ العصرية                         |
| iri         | ٤٩ العصور الوسطى                   |
| IYY         | . ه عصر الانعطاط.                  |
| 177         | ١٥ علة تأخر المسلمين               |
| 171         | ٧٠ الغيبيات                        |
| 12.         | ٣٠ الفلكور '                       |
| 1 1 1       | <ul><li>٤٥ الفكر والعنصر</li></ul> |
| 164         | • • القيم                          |
| 184         | ٢٠ القديم ٠ ٠ ٠ ٠                  |
| 144         | ٥٥ الكتب السفراء                   |
| 148         | ٨٥ كتب المحاضرات                   |
| 184         | ٥٥ اللاتينية                       |
| 100         | ٠٠ اللاهوت                         |
| 1.01        | ٦٦ المنهج العلمي التجربي           |
| N• K        | ٩٢ المرأة وتحرير المرأة            |
| 107         | ٣٠ الحافظة                         |
| 100         | ع. المعرفة والعقيدة                |
| 101         | • ٦ المثل الأعلى                   |
| 101         | ٦٦ منطق أرسطو                      |
|             | ٧٧ المسرح والفكرالإسلامي           |
| iw          | ٨٨ القرآن والادب                   |
| 177         | <br>٩٠ هزيمة المعتولة              |
| \ /\70      | ٧٠ وجدة الوجود                     |
| 199         | ۷۰ وحدة الحضارة<br>۷۱ وحدة الحضارة |
|             | 5 t (i)                            |

## الساب الخامس : الدعوات والمذاهب

المفحة

171 174

144

14. IAY

114 AYT

11 1 140

MY 14. 194

مه الحدامة (المذاعب الحدامة) ١٩٤ 110 111

الباب السادس مر التاريخ

٨٨ (م) إخوان الصفا 4.1 ٨٩ الاسرائيليات

٩٠ الاغريق واليونان 4.4 ١٨ العارلة 414

وقياليمك

الباية

التبشير

۷ السيونية

٧ المائنية

الملانة

٧٩ العنصرية

٨٠ الفينيقية

٨١ الفرعونية

TA ILLE

٥٨ (م) الرانية

٨٧ توحيد الاديان

٢٨ القومية ( العنيقة )

٤٨ (م) الماسونية ١ ,

المامة

٩٧ أقسير الثاريخ 717 ٩٣ الحلة الفرنسية 411

عو الحسلانة 117

#### الباب السادس ب التاريخ

#### الصفحة

رقم البعد ا

١٨٦٠ . ١٨٦٠ فت ١٥

١١٤ الكفف ١٢٤

۹۷ عاكم التفتيش ۲۲۷

وو ما قبل الاسلام ٢٢٨

معركة سانت فارتلبي ٢٣٠

١٠١ مكتبة الإسكندرية 💮 ٢٣٧

١٠٧٧ مصر للصريين ٢٣٣

۱۰۳ ارسالیات لبنان ۱۰۳

771 N

Ash a far

#### الماب الثامن \_ الكتبوا لمؤلفات الصفحة الاستعار 221 ١٠٤ الاستعار التركي YEY ١٠٥ الاقليات 711 ١٠٦ الاقليمة YEV ١٠٧ الرجل الابيض 759 ١٠٨ الحامعة الاسلامية YOY ١٠٩ الجنس 404 و ١١ أنمالية 407 ١١١ الوطنية 401 ١١٧ الاتحاديونوليسالسلطان ٢٥٩ ١١٣ ألف ليلة وليلة 474 الباب السابع \_ السياسة ١١٤ شمائل المصريين المحدثين 470 ١١٥ الأغاني 777 ١١٦ البيان والتبيين 479 ١١٧ المضنون به على غير لعله YV. ١١٨ الامامة والساسة TVI 119 المنجد TVY ١٢٠ دائرة المعارف الاسلامية ٢٧٣ ١٢١ يقظة العرب TVO ١٢٢ الموسوعة العربية الميسرة ٢٧٦ ١,٢٣ نحرير المرأة TVV ١٧٤ حديث الارساء YVA ١٢٥ ألاخلاق عند الغزالي 441

444

440

١٧٦ على هامش السيرة

١٢٧ في الادب الجاهلي

## الباب التاسع . تراجم الاعلام

١٤٩ نيتشه

۱۹۰ فارکس

| الصفحة      |                    |          |
|-------------|--------------------|----------|
|             | ابحث               | روم ا    |
| Y41         | لور فلس            | 114      |
| 444         | فيليب حق           | 144      |
| 491         | ساطع الحصرى        | 14.      |
| 790         | المتني             | 141      |
| 797         | الحلاج             | 177      |
| <b>799</b>  | الساماان عبد الحيد | 122      |
| 7.1         | السهروردي          | 145      |
| 7.5         | شبلي شميل          |          |
| 71.         | (م) ابن رشد        | 177      |
| 711         | اُبن الراوندي      | 1 1 1/31 |
| 414         | يعقوب أرتين        | 144      |
| 717         | عر الخيام          | 141      |
| 717         | ولى الدين يكن      | 14.      |
| 414         | غاندى              | 181      |
| ***         | (م ) سار تر        | 127      |
| 478         | ابن خلدون          | 184      |
| 477         | ميكافيلي           | 111      |
| **          | <b>ترلستو</b> ی    | 120      |
| ***         | يعقرب صنوع         | 187      |
| ***         | اديب اسخق          | 184      |
| <b>Y</b> rY | جوجي زيدان         | 188      |
|             |                    |          |

277

274

### المباب التاسع نراجم الاهلام

الصفحة

440

447

227

244

444

71.

737

724

460

457 TEV

459 40.

401

404

TOE

407

۱۹۷ هنری الملاح ۱۲۸ أبو ذر الغفارى T.Y

١٥٢ سمد زغاول

١٥٣ لطني السيد

١٥٤ کرومر

١٥٥ دنلوب

١٥٦ ولفتجستون

١٥٨ الغزالي

١٥٩ کارل مارتل

١٦٢ اورنس ( الجنس )

١٦٠ دور کام

۱۲۱ دارون

۱۹۴ جران

١٦٠ مرتول

١٦٦ أن المقنع

١٦٤ أبو تواس

۱۵۷ فاسکودی جاما

(خانية: ٢٥٩

#### مدخل إلى البحث

في طريق مسيرة الفكر الإسلامي والثقافة العربية الطويلة عبر القروب الطويلة وبالإحتكاك مع الثقافات المختلفة فانه قد صارف عديداً من المذاهب والمدعوات التي حاولت أن تنحرف به عن مفاهيمه وقيمة ، وقد عادت همذه الشبهات والاخطاء فتجمعت مرة أخرى في السنوات المائة الاخيرة مجددة كل التحديات والإفتراءات التي بثنها الباطنية والمجوسية والفلسفات الوثنية ودعوات التبطل والانجراف والزندقة والإباحة التي عرفت في عصور ما قبل الاسلام وجمعها الاستعمار والصهيولية العالمية تحت اسم (التغريب والغزو الثقافي)وجند في متعددة منها التبشير والاستشراق والشعوبية ومعاهد الارساليات وكثيرا من الصحف والدعاة والاسماء اللامعة .

ولقد استشرت في السنوات الاخيرة هذه الشبهات والاعطاء وأصبحت نتيجة لترديدها المتصل ولتسربها إلى مناهج الدراسة وإلى أصول الثقافة وإلى مصادر التاريخ ـ خاصة تلك النظريات الوافدة التي فرضها التغريب في مجال الادب والاجناس ومقارلة الاديان وعلم النفس وفلسفات الاجتماع والاقتصاد والتربية والقانون ـ كل هذا جعل كثيراً من هذه الشبهات تبدو وكأنها حقائق، أو يجرى التسليمها دون مراجعة أو تعمق في ظل من الغفلة عن الاحداف الماكرة التي تختفي وزادها ما

بل أن كشيرا من هذه الشبهات قد أغرت كثير من أصحاب الا تقلام المخلصة من غير قصد ، نتيجة لاستشراء الخطأ المتداول مثل ما يسمى باستبداد السلطان عبد الحيد أو ما يسمى بالاستعمار الشانى وكلاهمامن السكلمات التي نسفتها بد التآمر في محاولة تمزيق وحدة العالم الاسلامي وإثارة الشبهات حول حفائق تاريخية أديد لها أن تدفن و تختفي .

والحق أننا في أشد الحاجة اليوم إلى العمل المتصل لذحرير الفكر الاسلامي والثقافة العربية من دخائل التبشير والتغريب والشعوبية والكشف عن الا خطاء الشائعة وتصحح المفاهيم وتطبيق قانون الجرح والتعديل على الكتاب الذين عرفوا بالحصومة لفكر العرب والمسلين والذين لا يتركون فرصه تمر دون انيل من قيم فكرنا وذاتية أمتنا ركياننا وليست هذه المحاولة بدعا في تاريع الفكر الاسلامي والثقافة العربية ولكنها تبدو متواضعة أزاء محاولات صخمة في هذا المجال منها:

رد ابن تيمة على المناطقة ، ورد الغزالى على الباطنية ، ورد ابن حزم على الفرق وكتاب تلبيس إبليس لابن الجوزى وكتاب العواصم منالقواصم المقاضى ابن العربي وكتب أخرى في العصر الحديث منها الرد على الدهرين لجمال الدين الافغانى والاسلام والنصرائية بين العلم والمدنية للشيخ محمد عبده وشبهات النصارى وحجج الاسلام السيد رشيد رضا .

ومن الحق أن يقال أنه قد أصبحت هناك ضرورة لقيام علم يطلق عليه .

(علم المواجهة وكشف الشبهات وتصحيح المفاهيم).

يقوم على أساس تحرير قضايا الفكر، ودراسة المصطلحات المختلفة السارية المتداولة وكمشف وجهة نظر الفكر الاسلام فيها، وابرا زمفهوم الاسلام للقيم المختلفة وهو مفهوم ينخلف قطعا عن مفاهيم الفكر الغربي والفكر الشرق جيعاً لهذه القيم.

ولاشك أن الدعوة إلى تصحيح المفاهيم هو عمل حكبير الاهمية في هذه المرحلة من حياة أمتنا وحياة الفكر الاسلامي والثقافة إالعربية إذا يتطلب القاء نظرة واسعة على الا خطاء الكثيره التي ترددت في العصر الحديث وتضمنتها الا بحاث والمؤلفات والمكتب الدراسية المقررة والمفاهيم التعليمية المختلفة التي حاول النفوذ الا جنبي والاستعار الفكرى فرضها ودعما وتعميقها وصفلها وتجديدها كلما بليت وإعطائها صورة الحقائق الا ساسية التي لا تقبل الشك بينا هي زائفة ليس لها أصل على تعتمد عليه أو سند تاريخي يضمن الثقة بها ؛ وقد شجع على وعماسقوط فكرنا فيا يسمونه غفلة التقليد والترويد البيغائي دون وعي حصيف أو تغليب واع أو محاذرة ليقظة لكل ما يقوله خدوم هذه الا أهكر.

ونمحن لا ندعو إلى الخصومة ازاءكل ما يقال ولكن نطالب بالحذر واليُفظة ا حتى لا نخدع ولا يدلس علينا بالزائف من القول الذي ينقض حقنا وحقائقنا .

ولقد ظهرت في السنوات الآخرة مجموعات متعددة من الشبهات والا خطاء:

منها شبهات التبشير ، وشبهات الاستشراق وشبهات بروتوكولات جهيون والاسرائيليات الجديدة وشبهات المذاهب والدعوات المادية والاباحية الوثنية التي صيدت في قوالب علية براقة خادعة لا تستطيع أن تصمد أمام ضوء الحقائق السكاشف الذي يعربها ويفضح خبيئتها .

ولقدكان اللسكر الاسلامي ولا يزال \_ استمداداً من مصادره الإسلامية القرآنية \_ على المحجة البيضاء ولكسنه أصيب بالإنحراف والاضطراب حين انصرف أهله عن أصوله القائمة على التوحيد والحق والعدل وترابط المسادي والممنوى معا .

ولقد واجه الفكرالاسلام عملية الغزو الفكرى والثقافي منذقديم ، واستطاع في ممركته الاولى أن يتحرر من كل هذه الزيوف وأن يستعيد طابعة وذاتيته بمد حرب عنيفة مع الوثنيات اليونانية والمجوسية والهندية القديمة .

وهو اليوم قادر أيضاً على أداء هذه الرسالة ، يقظ لسكل ما يراد به ، متفقع الآفاق لسكل الثقافات والمفاهيم فيأخذ منها ويرفض على قاعدته الاساسية العميقة الجذور ، وهو بقوته الذاتية المستمدة من القرآن قادر على كشف الزيف ووفض الخطأ ودخص الشبهة .

ولقد كان على طلائع اليقظة العربية الاسلامية فى العصر الحديث أن تعرف هدف واضح يرى هدف "حركة التغريب من بث هذه الشبهات والا خطاء وهو هدف واضح يرى إلى توهين القيم الاسلامية وتفتيت وحدة الفكر الاسلامي والثقافة العربية وإثارة الحلاف بين الشعوب الاسلامية والعربية ووضع اسفين ضخم بين العرب والامم الاسلامية كالترك والفرس وغيرهم وكذلك بعثرة القوى الوطنية :

ولقدكانت حركة اليقظة العربية الاسلامية منذ جمال الدين الافغاني ومحمد

هبده على علم تام بأن هناك محاولة دائمة مستمرة لتحريف الفكر الاسلاى (أصوله وتعالمه وثالثة بتأويام) الرقط المسلام على غير وجها .

وكان هدف التبشيرو الاستشراق أساساً هو العمل على الحطمن شأن العرب و المسلمين في نفويهم وتشجيع العاميات جريا وراء تفكيك عروة وحدة الفكر .

ولقد جرت محاولات كثيرة لفصل الا دب العربي المماصر والفيكر العربي المماصر عن أصولهما الاسلامية ومضادرهما الا ميلة، ثم تبين أن هذا العمل كان عسيراً ومستحيلاً .

كا جرت المحاولات لتدمير الشخصيات النابغة فى تاريخنا و فكرنا، و خاصة قدمير الغزالى و المتنبى و ابن خلدون ، كا جرت لاعلاء شأن أبى نواس و بشار والحلاج، وعدت الشبهات إلى اتهام الفكر الاسلامى بانتقاص الحرية ، وعرضت حياة ابن وشد والسهرورى أمثلة على ذلك ، واتصلت الشبهات بمختلف ميادين الفسكر سياسية و اجتاعية ، كا ظهرت عشرات من الكتب تحاول أن يفرض بعفهو ما واتفا أو خاطئاً فى سبيل خدمة هدف التبشير و الاستشراق لحساب الغزو الثقافى والإستمار والصهيونية ، وجرى البحث لاعلاء شأن كتب المجاضرات والنوا دروا لاساطير التي ير ددها الرواة، وجرت المجاولات على أن تكون هذه الكتب مصادر علية يمتمد عليها في استخراج صورة للجتمع الاسلامي .

وقد نسقت هذه الشبهات فى موسوعات ودوائر معارف أنيقة أصبحت فى أيدى الباحثين يلجأون اليها فى كل وقت ، دون معاناة ، غير آبهين بمدى الحطر الذي يحبط بها والهدف البعيد المدى الذي يراد من وراء نشر هذه الشبهات الوائفة ووضعها فى قالب على براق .

ولقد تبين بما لا يدع بحالا للشك أن هذه الشبهات والاخطاء إنما يراد سا انقضاء على ذائية العرب والمسلمين وإخراجهم من قيمهم ومزاجهم انفسلى وإثمارة اليأس فى نفوسهم وتشكيكهم فى مقدراتهم وتشويه معالم فكرهم وأدبهم، وماتزال هذه الحلات مستمرة لم يتوقف، بصورها المتعددة ومصادرها السكثيرة، وهي ثدور حول جزئيات مثفصة، من هنا و من هناك ، ترتفع و شخفك ، تغير أثاراتها بين حين وآخر ، وتلون أساليها ، دون أن تغير أهدافها وغايتها النكبرى وفاك في عاولة للتأثير على النفس العربية الاسلامية وإفساد ثقتها يقيمها و دفعها إلى طريق اليأس والشكوالنظر بعين الانتقاص إلى مقوماتها التي هي مصدر أقوتها، والتي هي الطريق الوحيد الذي يجب عليها أن تسلكه في سبل دحر عدوها ، ورد عدوانه في عتلف بحالات الله كر والسياسة والحرب، ومن الحق أن يقال أن المنطلق الوحيد للقوة والنصر والحرية ، هو تصحيح المفاهيم وتحريرها من الزبوف والشبهات والعرب والشبهات والعرب والأحداث ووقعوا في الازمات والاخطار ،

و من أبرز التجوطات ضدالشبهات والاخطاء العمل على تصنيف الكتاب، وأخطر البكتاب هم أصحاب الولاء الاجني ، هؤلاء الذين لا يؤمنون بقيمنا ولا بأمتنا والذين يكشفون أنفسهم دائماً عند ما يعادون التراث والقيم والدين وحيث لا يحرون على مهاجمة القيم العربية الاسلامية صراحة فإنهما يتحدثون عن العقل والنقل ، والسلفية والتراث والماضي والقديم، وينسون أنهم بذلك يكشفرن دخيلتهم فهم يقصدون الاسلام ويمجزون عن إعلان اسمه ، ولعلم يعلون جداً أن هناك فوارق بعيدة بين حلة الغرب على الدين باسم القديم والتراث وبين موقفنا من الاسلام الذي يريدون تحديدها ، ونظريات الاباحة والمادية والوثنية التي يروجون لها .

ولقد عرضنا في هذا البحث أرزهذه الشبهات وأقربها إلى المثقف العربي في المجال العام على نحو مختصر موجز يمكن من النظرة الخاطفة فالإحاطة السريمة.

ولا ريب أن الباحث المتطلع إلى التوسع فى البحث والافاصة فى تقصى عناصر، وأبعاده يحتاج إلى مصادر تفصيلية فى كل مادة من المواد الموجزة وقد أشرنا هنالك إلى بعض المراجع لمن أراد الاستقصاء والاسترادة.

- (١) النيم الاساسية للفكر الاسلامي والثقافة العربية .
  - (٢) أصول الثقافة العربية .
  - (٣) خمائص الادب العربي .
    - ( ؛ ) العروبة والاسلام .
  - ( ه ) الاسلام وحركة التاريخ.

كما يستطيع الباحث على وجه الإجهال أن يعد جدور هذه النظريات في كتابات فريد وجدى وعب الدين الخطيب والدكتور محمد الهمى ومالك بن نبي والدكتور محمد محمد حسين ومحمد أحمد الغمراوى وعمر فروح وعلى سامى النشار ومحمد المبارك ودكتورة بنت الشاطىء وكشيرون غيرهم .

هذا وبالله التوقيق 🎖

## الباب الأول

## في المناهج والعلوم

```
١ - الثقافة
```

٢ - الــدين

ع - الأخلاق

ه – التربيــة

٦ - التصوف -

٧ - الستراث

٨ - الفلسفـــة



## الثقافة

« الثقافة » كلمة مستحدثة في فكرنا الأسلام العربي الحديث وهي مشتقة من مادة ( ثقف ) القرآنية (وأن أي إدعاء بأنواحداً منالكتاب قد تمثلها من خارج اللغة العربية هو وهم باطل ) وهي في أبرز مفاهيمها والفكرالقوى للامم ، رَ تَقُومُ الْقَرْمِيَّةُ عَلَى اللَّمَةُ وَالْوَطْنُ وَالْعَنْصِرِ ، وَيُمكِّنَ الْقَرِّلُ تَفْسِيرًا لَهذا :أن الفكر الاسلامى يمثل العالم الاسلامى كله ولكنه ينقسم الى ثقافات عربيةوفارسية وهندية وتركية وأندرنيسية وهكءا . فهذه الثقافات منبثقة أساساً من الفكر الاسلابي ولكنهام تبطة أيضأ باللغات والامم والاجناس والاوطان فلهاأصول عامة مشتركة نتصل بالإسلام ولهاطوا بع خاصة قومية نتصل بالامم ، هذامن ناحية ومن ناحية أخرى أن الثقاف العربية مثلا تختلف من الثقافة الغربية في أنمقوماتها ليست وأحدة فكلمقو ماته يستمز منءناصر أساسية مختلفة ، فاثقافة العربية تستمد كيانها من الاسلام واللغة العربية رالعروبة بتراثها ، بينا نجدالثقافة الغربية (أيا كان توعها فرنسية أم المانية أم أمريكية ) إنما تستمد مصادرها من الفكر اليوناني والقانون الروماني والمسيحية واللمة اللاتينية ومكذا يبدو الفارق واضحافي مصادر الثقافة ومن هنسياً فأن القول موحدة الثقافة العالمية قول محتوى على قدر كبير من الخطأ والخطر فالثفافات لاتنصهر ولائذوب في وحدة واحدة والكنها تتلاقى و تمارف وتتفتع فيأحذ كل من الآخر مايزيدهقوة . أو يرفش مايضادوجودي أو كيانه أوذا تيته .

وهناك إرتباطات وإختلافات بين (الثقافة والعلم) وبين الثقافة والمعرفة وبين الثقافة والمعرفة وبين الثقافة والحصارة .

( بين الثقافة والعلم ): العلم عالمى بطبيعته يلتقى مع كل بجتمع، ولـكن الثقافة قرمية ووطنية ويمكن تلقيح الثقافة بالعلم هون أن تفقد ذاتيتها ، والعلم يرمى الى تنمية الملكات وهو فى نهاية المطاف وسيلة واداة وقد يستعمل الخير كما يستعمل الشرعلى السواء .

( بين الثقافة والمعرف ): المعرفة هي المعلومات العامة المنوعة المختلفة المتعارف عليها في كل الثقافات ، أما الثلمانة فليست معارف فقط والكنها موقف وإتجاه

وعواطف وُعادات في الحياة وعارسة ،أما المعارف فهي المادة الحامة الثقافة .

( الثقافة والتعليم ): الثقافة هي الدرجة الإعلى من التعليم ، فالتعليم قاصر على الاعداد الدراسي لتسكوين العقلية المؤهلة للثقافة ، أما الثقافة فهي الدرجة الاعلى التي تكون الفرد تكويناً بجعله ممتازاً .

(الثقافة والحضارة) وهناك علاقه بين الثقافة والحضارة فالثقافة في كل أمة هي مقدمة الحضارة مرتبطة بهافي في كل أمة المست مرتبطة ولاتقتبس الخضارة لانها عالمية ولاتقتبس الثقافة لانها قومية .

الحضارة ملك للانسانية كلها ، وهى نتاج الحضارات البشرية المتعددة ، كل منها تتم حاقمة وتسلمها الى الاخرى للسلمين والعرب دورهام فى بنائهما وانمائها أى دور ، فقد قدمت المذهب العلمي النجريبي الذي قامت عليه النهضة "علمية .

أما الثقافة الفربية المرتبطة بالحضارة فان الامم المخالفة أن نقف منها موققاً عنلفاً ، وأن تنظر اليهما في ضوء قيمها ومفاهيمها، ومن حقها أن تنقبل الماديات (أى الحضارة) ولا تنقل المعنويات (أى الثقافة والمذاهب الاجتماعية) فارسلكل أمةمقوماتهاوقيمها الاساسية الى لاتتخلىءنها ولهاأيضاً مفاهيمها للقيم الانسانية الماءة بما يختلف مع الامم الاخرى .

وهذا المفهوم أم مقرر بين جميع الباحثين والمفكرين والعلماء والمصلحين لاسبيل الى نقضه أو معارضته ، وكل الدعوات التي تقول بأن على الامم أر تتقبل الثقافة والحضارة معا ، هى دعوات مضللة هدامة يقف من ورائها الاستعمار والنغريب والتبدير وتستهدف تحطيم معنويات الامم وتدمير مقوماتها والقضاء على شخصياتها وهدم ذاتياتها واسلامها الى أن تذوب فى بوتقة الامية والعالمية فتفقد وجودها وتصبح غير قادرة على مقاومة الغزو الاستعارى .

- 6.22 - 6.34 22 12 23 4 \$ \$ \$ \$ \$ . . .

## اللين

الدين في مفهومه العام هو العلة الاكيدة بين الإنسان والحالق الاعظم، ايمانا من الانسان بوجدانية الله الحالق وإقراراً له بالعبردية .

والاديان الساوية كلها ترتبط بمفهوم واحد، لانها من مصدر واحد، والاشلام هو خاتمهما ، وفيه جماعها وجوهرها الصادق -

وقوام (الدين) في الاسلام النوحيد وسيادة الانسان تحت حكم الله ، والنقاء القيم الروحة مع القيم المادية ، وترابط الفلب والعقل والدنيا والاخرة ، فالدين واحد على لسان جميع الانبياء والرسل ، والاديان عقيدة وعمل ، و مرفة وطاعة والمد قامت البشرية على أصل راسخ من غريرة الندين ، بحسبان أن العمالم بحموحة متناسقة تقودها قوق دراق (الدين) الجماعة البشرية منذ أشأتها ، ولم تخل جماعة بشرية من دين يلائم طباعها ويوافق بيدتها ، فهو ظاهرة إجتاعية ضرورة وحاجة روحية وعقلية رلقد تفير هذا المفهوم بالنسبة لاديان متلفة ، ولمكنه ظل هو مفهوم الدين في الاسلام وقد عندت أور با في الوصول الى نظرية عن مفهوم الدين تصفه بأنه (الاهوت) يصور العلاقة بين الله والانسان ، وبذلك عن مفهوم الدين والمجتمع ، ومن هنا وقع الحلاف بين القر الانسان ، وبذلك تذكر العلاقة بين الدين والمجتمع ، ومن هنا وقع الحلاف بين الآراط بين الدين والمختمع معا بينها رأت أور با أن الدين ليس الا علاقة بين الانسان والله والفت علاقة الدين بالجتمع .

وقد ظررت نظريات مختلفة تنكرالدين جملة وتدعوالى (الوجودالمادى الحالص) وعلت أصوات تقدول بأنه لايوجد خالق، وحاول كثمير القول بأن البشرية تستطيع أن تعيش بغير دين

وطبيعة الاسلام تنافى وجود الانفصال بين أمور الدين والدنيا، والإسلام بطبيعته دين جماعي لادين عبادي محض .

وليس في الاسلام هيئة كهنوتية ، ذات سلطة فعليه ، يختى من سيطرتها على الحكم

ولم يمكن لعلماء الاسلام أى نفوذ سياسى ما ، أو سيطرة على الحمكم ، والاسلام حركة إجتماعية شاملة والدين جانب من جرانبها، فقد جاء الاسلام عقيدة وعبادة وإصلاحاً إجتماعياً ، وليس الاسلام دين محتكر في يد طائف تتحكم في أصوله وفروعه كما تشاء ، وإنما هو دين إصلاح عام لسائر الاديان ، شرعة الله عندما تبدلت الاديان تصحيحاً لها وعاتماً .

والفكر الاسلاى فكر شامل والدين جزء منه لاينفصل، وقد كانت صيحة التغريب هي صاحبة دعوى التفرقة بين الديني والدنيوى ، والقول بأن هناك علوما دينية وأخرى دنيوية، فأخذو ايطلقون كلة (ديني) على كل مايتصل بالاسلام وهو إطلاق غير صحيح وذلك أن كل شيء من الفكر والحياة في مفهوم الاسلام متصل به ولا سبل لا نفصاله ومن هذا التحريف الخطير الذي حارله النفريب محاولة في الفصل بمين السياسة والاخلاق وبين الاجتماع والاخلاق وهدف الحارلة فمل الاسلام عن المجتمع وفصل الاخلاق عن الدين والسياسة ولاشك أن وصف الفكر الديني ) محلف عن ، فأن الاسلام ليس دنيساً بمفهوم (اللاهوت الغربي) ولكنه دين عالمي إنساني جامع .

ويخطىء الغربيون فى دراسة الاسلام قصداً أو نقصاً فى الفهم حين يقدرون أنه (دين نقط) محاولين المقارنه بينه وبين أديانهم، ذلك أن الاسلام حركة إجتماعية ومنهج حياة، والدين جانب من جوانبه فقد جاءالاسلام عقيدة وعبادة واصلاحاً إجتماعياً ، والاسلام ليس دين العرب وحدهم ولسكته دين الانسانية جميماً ،

والمسلمون يعتقدون أن جميع الديانات السياوية جزءاً من تراثهم الفكري بل جزءاً من التراث الاجتماعي البشرية جميعاً .

وليس من شك أن الرابطة بين الدين وبين مقومات المجمع الاسلام والفكر الاسلامى هم وابطة حشوية ، فالدين هر أول ركائز الاجتاع والثقافة ، ومن هنا كد باطل ما يقوله الفربيون من أن سبب انحطاط الشرق هو تركد روح الدين .

ويرى إبن خلاوت. أن العرب لايمصل لحم الملك الابصينة دينيسه

والاسلام يكرم السيدالمسيح ويعترف بالاديان المنزلة لائها من أصل واحد، وقد كانت علاقة الاسلام بالمعتارات والنهضات بحائفة العلاقة بين الغرب والمسيحية والنهضة الاوربية يقول العلامة مسمر: أن تقدم العلوم في الغرب حصل رغما عن الدين المسيحي ، أما الاسلام فهمو لايبتي على قيمد الحياة الا بانتشار العلوم وتقدمها ، فأن بين الاسلام والعلوم رابطة كلية وان الغربي اذا صار عالما يترك دينه بخلاف المسلم فأنه لايترك دينه الا اذا صار جاهلا، وقال أنه لايمكن نسبة التعدن الحالي المن النهرافي ولايمكن لمسبة الانحطاط الى الاسلام لانه جاء بعد انحراف المسلمين عنه ويقول: المسكن لمسبة الانحطاط الى الاسلام لانه جاء بعد انحراف المسلمين عنه ويقول: المكنيسة ونحررت تحرراً تاما .

ومن هنا يبدو الخلاف واضحا بـين علاقة الدين المسيحى بالغرب وعلاقة الاسلام بالحضارة التي أقامها العرب والمسلمون . . .

## التوحيـ ل

إذا قيل أن لكل دين طابعا فان طابع الإسلام هو: والتوحيد ، فهو لبابه ومنهجه وقوامه والقائم المشترك على قيمه المختلفة ، والعامل الاساسي الذي يفصل بين الإسلام وبين عديد من المذاهب والفلسفات والعقائد ، الى تقوم على أساس الوثينة ، أو الالحاد ، أو تعدد الآله ، أو إنكار الله الحق .

« والتوحيد » هو دين الله الحق المسئول على جيسم الانبياء والرسل ، والذي بدأت به البشرية مسيرتها منذ (آدم) أن الانبيار والبشر جيماً، وهي الدعرة الحق الى حلها جيم الانبياء الى أيمهم حتى انتهت الى صورتها الهائية التي يمثلهما الإسلام خاتم الديانات والرسالات الى العالمين جيماً ولقد حاول كثير من الفلاسفة وأصحاب الذاهب والدراسات الادماء بسأن البشرية كانت وثنية ثم إهتدت الى التوحيد من بعد، غير أن هذه النظرية ظهر بطلانها باكثر من دليل من دلائل العلوم والحفريات والبحث العلمي الحالص : فالحقيقة التي لاشك فها أن الناس كانوا أمة واحدة ، وكانوا على التوحيد جميماً ثم ضلوا وعبدواعدداً من الآلمة وتحولوا بعد التوحيد الىالوثنية والمدكانالتوحيد رسالة السهاء الىالناس كافة مند خلق الانسان الى اليوم وكان الناس على التوحيد اساساً ثم تحولوا تحت تأثـير أخطاء وإنحرافات عن التمسك بالحق ، وجرى هذا حين إتخذ الناس الصور والرموز لتذكرهم بالاله الواحد، ثم لم يلبثوا مع الزمن أن تحولت هذه الصور الى أصنام وأوثان . وتحولوا هم الى عبــادة هذه الاصنام أو عيــادة أبطالهم ورؤسائهم ومن ثم تعددت والالبة فكانت الاديان في موالاتها وتتابعهادنيا بعددين ترد الناس عن هذا الخطأ والانحراف، ثم لايلبث الناس حقيه ودوا الوقوع مره أخرى في الخطأ. ولقد كانت الاديمان في جوهرها دهـوة الى الله : الآله الواحد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن لهُ كَفُواً أُحدً . والى هدم الاصنام ونبذ فكرة الشرك ، ودحض الوثنية .

ولقدواجهت البشرية إنح إنحرافاً خطيراً في الفترة السابقة لظهورالإسلام، حيث ظهرت الرثنية اليونانية الفلسفية التي قامت على مفاهيم خطيرة أساسها: الآباحة والتعدد؛ وقد نبتت هذه المفاهيم نتيجية لتقديس الافراد ثم تحييولت الى

( عبادة الابطال) وإتخاذهم آله وأنصاف آله ، ثم أصبح لكل ظاهرة من الظواهر الله كونية والاجتماعية إله : فاله الحر واله الحصاد والة آلحب ثم كانت وثنية فارس التي أقامت اله النور واله الظلام وكانت الوثنية العربية أقل هذه الوثينات إنحرافاً وإضطراباً رفاسفة ، فقد أحتمدت على عباهة الاصنام والاوثان لتقربهم الحالة ذافي .

وكانت الجزيرة العربية قد عرفت ( التوحيد ) منذ دعوة ابراهيم عليه السلام وبناء الكعبة ، غير أن الامم الى هاجرت كانت تحصل معم ا أحجاراً تذكاراً لارضها وبلادها ، ثم مالبثت بعد قليل أن عبدت هذه الاحجار ، ولكنها كانت في محوعها وثينة ساذجة على أى حال لم تقم لهما فلسقه عميقة ، كفلسفة الوثنية اليونانية والفارسية الى هاجرت الى الحضاوة الاوربية الحديثة وأصبحت جذراً من جذورها .

وقد أشار (أرئست رينان) الى هذا المعنى حين كال: إن العرب موحدون بطبعهم وأن دياناتهم هى ديانات التوحيد، ولقد كانت الاديان السهاوية جميعًا على التوحيد، فانحرف بعضهـــا ودخلها من فلسفات اليوزان والهنود والقرس ماحولها عرب طبيعتها.

ومن هنا كانت دعوة الاملام الحارة المتجددة الى إنكار الرموز أو تقديس الموتى أو عبادة الآبطال والعظاء أو إقامة القبور الضخمة أو التماثيـل أو غيرها من الدواهى التي إنحرفت بالبشرية من قبل عن التوحيد وذلك حرصاً على بقاء المفهوم الاصيل الذي نزل به القرآن .

ولقد كان التوحيد ولا يزال فيصلا ضخا وخطيراً بين الإسلام وبين مفاهيم النلسفات والمذاهب والاديان المختلفة ، على نحو يحسرر النفس الانسانية من كل وثنية وعبودية .

## الإخلاق

يشكل الاسلام منهجاً إنسانيامة كاملالمفرد والجماعة قوامه: والعقيدة والشريعة والاخلاق، والاخلاق فى مفهوم الاسلام قاسم مشترك على مختاف القيما لاجتماعية والسياسية والافتصادية والتربوية .

ومفهوم (الآخلاق) في الفكر الإسلامي تختلف إختلانا واضحا وجذريا عن مفهومه في الآديان والفلسفات الاخرى فهسو يقوم على همذا النحو المرّا ملا المتكامل الشامل.

وهدف الاخلاق في مفهوم الاسلام هو والتقوى: وتتمثل التقوى فيه عملا وسلوكا ولاتقف عند الناحية النظرية وحدها، والآخلاق الاسلامية أخلاق تقوى بكل ما تحمل التقوى من معان سلبية و إيجابية، بتجنب الحرام والاقبال على الجلال و تعنى التقوى الوقاية و مدافعة الحطر واليقظة الدائمة المحافظة على الاصول و منعها من الانحراف،

وآيات القرآن في منهج الاخلاق تحث على الاثيار دون الاثرة ، وتجمل الفرد في خدمة المجتمع ضحى الفرد مصلحته في خدمة المجتمع ضحى الفرد مصلحته في سبيل المجتمع — الاثيار والتقوى ها لحمة الاخلاق الاسلامية وسداها على حدم قول القائل و تقوى الاله مدار كل فعنيلة ،

ومن هنسا يخطى الذين يعتبرون (الاخلاق) في الفكر الاسلامي امتداداً للاخلاق في الفكر السابقة له أو للفكر اليوناني خاصة . وماكتبه ابن مسكوية في كتابه (تهذيب الاخلاق) وما أخذه ( ابن سينا ) إنما هذا كله من مفاهيم الافريق التي تختلف إختلافا واضحا مع مفهوم الاسلام للاخلاق . وكذلك ماكتبه أبن المقضع وحاجى خليفه من مفاهيم الفرس قبسل الاسلام هن الاخلاق ويتصل بهذا: كتاب الاخلاق الذي الفه أرسطو " وكلما جمعه إخوان الصفاوغيرهم لايمثل مفهوم الاسلام في الاخلاق تمثيلا صحيحا .

 وقد أخطأ المستشرقون الذين الفوا فى الآخلاق وعجزوا عن فهم هذه الفروق الواضحة بين الاخلاق الاسلامية والاخلاق اليونانية وغيرها، ولذلك لم يوفقوا في ذهبوا اليسه وفى مقدتهم ( دونالدسون ) صاحب كتاب ( دراسات في الاخلاق الإسلامية ) وقد إنتقده الدكتور أحمد فؤاد الآهواني وكشف عن هذا النقص في نظرته الى مفهوم الاخلاق في الإسلام ، ويقول الدكتور الآهواني في هذا النقص في نظرته الى مفهوم الاخلاق في الإسلام ، ويقول الدكتور الآهواني في هذا المناسبة المناسبة

و ظررت في تاريخ الحضارة الإسلامية كتب تبحث عن الآخلاق على الطريقة اليونائية ولحكما لم تؤثر في حياة المسلين إذ حجها كتاب الله ولم تستطع أن تبلغ الى مقامه ، ومنها كتاب ابن مسكوية المسمى (تهذيب الاخلاق) فالهينانش الاخلاق الموروثة عن اليونائيين وعن أفسلاطون وعن أرسطو بخاصة وهن مدرسة الاسكندرية ،

ويقول إن الآساس الذي تمتمد عليه الآخلان الآفلاطونية بختلف عن أساش الاخلاق الإسلامية وقد ظل هذا الكتاب بعيداً عن الشعبية والنداول، ولم تعرفه الاطائفة قليلة من المثقفين الذين كانوا يقرؤونه للذه العلمية فقط . ومن الطبيعي أن يحفل بهجاعة المستشرقين ، ويقول : وأن الاخلاق الإسلامية ليسماخلاق سعاده وهي لفة اليونان ولكنها أخلاق تقوى لانها أخلاق دينية ،

وأشار الدكتور الأهوانى رحمه الله الى ماكتبه الغزالم عن الأخلاق فقال: أنه كتب في ( ميزان العمل ) على الطريقة اليوفانية ، وكتب مرة أخرى عن الآخلاق في كتاب ( إحياء علوم الدين ) وتحافيه نحو الزهد والتصوف وهو الطريق الذي إختاره الغزالى و وهذا النوع من الآخلاق لا يمثل الاتجاه العام للاخلاق الإسلامية ذلك لآن الإسلام لم ينه عن الدنيا ولم يطالب الناس بالابتعاد عنها والزهد فيهو لم يحرم زينة الله و.

وجملة القول: إن الآخلاق الاسلامية المستهدة من السكتاب والسنة هي أخلاق إيجابية تقدوم على رقابة الله وتقواه في عناتف المتصرفات وتدخيل كعنصر أساسي في المجتمع والاقتصاد والسياسة والتربية ولا تلقصل عنها وتستمد كيانها من المترحيد أساساً فلا تنعزل عن الإسلام بسل ترابط به وهي أخلاق تقوى اجتماعية تحمل طابع الاثيار والتضحية بمصلحة الفرد لمصلحة المجتمع ، وهي أخلاق قوة وعمل مع المحافظة على رقابة الله وإعلاا لحقيرم والهر والوفاه .

## التريي\_ة

فى مفاهيم الفكرالإ ـ الذى يأخذ إصطلاح (التربية) مفهو ما بخالفا ومنفصلا من مفهوم (التعليم) وفى رأى الكشير من الباحثين: أن التعليم هو إعطماء الذون الإنسانى حاجته من أصول الآشياء ومفاهيم العلوم ، وتندية القوى العقلية والروحية وتدريبها على معرفة أساليب الفكر والثقافة ،أمامفهوم (التربية) فهو عنصر، وجهومضى العلريق الحق والحقور والتجاهات التعليم والثقافة ، نسها ، ذلك أن التعليم حين ينفصل عن التربية قد يؤدى الى الحير أويؤدى الى الشر، أما التربية فهى مؤشر الحتير والحق فيه ، والضوء الاختر له حتى يمكون وسيلة تحقيق التقدم للمجتمع ، ويكون في فيه ، والضوء الاختر اله حتى يمكون وسيلة تحقيق التقدم للمجتمع ، ويكون في أنفس الوقت خالصا للهموجها لحتير الامة والإنسانية جميعا ، بعيدا عن أى انحراف .

فالتربية فى منهوم الإسلام : هي التي تسمو بمقاييس الفرد في الحياة وتعلى من الهداف وتقربه إلى الحير وتبعده عن الشر ، وهي التي تنجه الى تقوية الشخصية وغرس روح المسئولية والشعور بالواجب والاخلاص في العمل والحياة .

وهى فى جوهرها: تهذيب النفس وترقيـة الذوق، وبنــاء القدوة الحسنة والمشــل الاعلى من خلال البطولات والنماذج العظيمة التى يرخر بها تاريخ الامــة وفــكرها رمن خلال القدوة الحسنة فى البيت والمدرسة والمجتمع.

والتربية فى مفهوم الفكر الإسلاى العربى وسيسلة لبنساء والإلسان، بوصف فرداً وبوصفه جزء آمن المجتمع الذي يعيش فيه : مع إعداده بالقدوة وبالكلة وبالعادة وبالموافف المختلفة ولاحداث وهي تأخذ الفرد كبناء متكامل : قوامه الروح والعقل والجسم وتعنى به وفق فهم شامل أساسه الايمان بالله والعمل في الارض من أجسل النماء والبناء والإنشاء. ويقوم منهج التربية الإسلامية على بناء الفرد في البيب قبل المدرسة وأول من يطلب منهم القيام بهذه الوظيفة هم الذين يعاشرون الطفل منذ لشأته معاشرة مستمرة . والذين يؤثرون فيه بأعمالهم وأقوالهم وسلوكهم ...

يقول العلامة الزر أوجى المربي الإسلامي : إن من الضرورى قيام علاقة وطيدة بين البيت والمدرسة، وأن التعليم يحتاج الى ثلاثة عناصر : المتعلم والاستاذ والاب كما أكد علماء التربية الإسلامية ضرورة تلقى العلم من الاساتذة لامن السكتب وحدها ، وقد ربطت التربية الإسلامية بين التعليم والتربية على أساسان العلم وحده لايكنى مالم تصحبه تربية الذوق والعقل والروح ، والعلم فى مفهوم الفكر الإسلامى هو العلم والعمل . وقوام التربية الإسلامية أساساً : « الاخلاق ،

ولذلك فان الفكر العربي الإسلامي لايقر مفاهيم الفكر الغربي التي تفصل بين التعليم والتربية أوالتي تفصل بين التربية والاخلاق .

وفى مفهوم الإسلام : أن العلم لابد أن تحميد وتظاهره قيمة أخلافية واضخة حى لاينحرف أو ينسد أو يتجه وجهة ضارة بالمجتمع الانساني .

ويمارض الفكر العربي الإسلامي نظرية « ديوي » في التربية ممارضة صريحة وهي نظرية وجدت معارضة و نقداً في بيئها الاساسية التي أعلنت فيها ، كا يرفض مفاهيم (فرويدودوركايم) في الاباحة والتعلل ورفع التوجيه عن الشباب في مرحلة التربية والتعليم وذلك إيما نامن الفكر الإسلامي بأن الشباب في هذه المرحلة في حاجة الى البناء والتكوين والتوجيه الذي لا يتم الا من خلال الانتفاع بتجربة المربين والمعلمين ، الذين يجد فيهم الشباب القدوة ويجد عنده الحبرة الطويلة وليس في توجيه الشباب في الإسلام ما يحول دون إستفلالهم الذاتي أو دون إتاحة الفرضة لم ليأخذوا مناهج جديدة تتفق مع أجيالهم وأذواقهم فذلك كله يعترف به منهج التربية الإسلامية ويقر « ويعمل عل إيجاده إن لم يكن موجوداً .

ولكن الخطركل الحطر هو فى المتابعة للامم المختلفة فى مناهجها الفكرية والثقافية والتربوية مسع إختلاف العصور والبيثات والإديان فهذا هو من أخطر ما يحتاج الى التنبيه اليه (١)

## التصوف

التصوف في مفهوم الفكر الاسلامي « بدعة » حسنة » تهدف الى إنشاء دائرة من دوائر تربية النفس والحلق من خـلال التـاس مفهوم الاستغناء عن المطامع والغايات الفردية والانانية » والعمل من أجل الإنصراف عن الاهواء.

وقداستمد المتصوف المسلمون مفاهيمهم من صور الزهدالذي عرف بها رسول الله وصحابته ، ثم توسعوا في ذلك وكان لتحديات الحصارة والثراء والترف أثرها في تعميق هذا الانجماء وبروزه كمامل توازن طبيعي إزاء الانجراف الاجتماعي الذي أصاب المجتمعات الاسلامية بعدانه رافها من طوا بعالمصر الاول ومفاهيمه.

ضير أن التصوف في الاسلام لم يلبث أن اتصل بالفلسفة اليونانية ومفاهيم التصوف الحندى ونتاج الوثنية الفارسية والهلينية ، فاصابه إصطراب كبدير ، ودخلت اليهمفاهيم كثيرة ايست من مفاهيم الاسلام أصلا، وبذا انحرف إنحرا فاخطيراً من أصول الفكر الاسلامي وطوابعه الاصيلة ، إضطرب مصه مفهوم والتوجيد، الذي هو أعلى قيم الإسلام نفسه وخاصة حدين دخلت الى التصوف مفاهيم غريبة عنه معادضة لاصوله : قلك هي مفاهيم و-عة الوجود والحلول .

وهذا القطاع من التصوفالفلسق لايعد إسلامياً ، ولسكنه يعددخيلاومنحرفاً وتجب التفرقه بينه وبين طابع التصوف المستمد من الاسلام أصلا ومن حيساة الرسول وصحابته ، على ذلك النحو البسيط اليسير من الرهد ، القائم على أصول الشريعة .

ولقد عنى أعلام الصوفية الاول بأن يؤكدوا إرتباطم بالقرآن والسنة ، وأعلنوا أنهم يتحركون من دائرة الشريعة الاسلامية والمقائدوالاخلاق الاسلامية وقالوا في خلك: أن أى إرتقاء في بجال التصوف لا يصرف صاحبه عن أداء فرائض الاسلام كامله ، وأن تطبيق حياة الرسول وتصرفاته هى المصدر الارل وأنه لا عجره أبدا بما يقال من رفع التكليف عن بعض الدين وصلوا الى درجات معينة فى المبادة أو الكشف وأن مثل هذا القول مناقض تماماً لمفاهم الاسلام .

ويرى الباحثون أن هناك فارقاً كبيراً بين التصوف والفلسفة . أو بين الصوفى

والنيلسوف : ذلك أن العوق إنما يعتمد فى منهج المعرفة وعلى أساوب العقـل ومقاييس المنطق ، وبينها يعتمد (العـلم) على أساوب التجربة ونتانج الانابيق وتركيبات المواد .

وفى الفكر الاسلامى يقوم ومنهج المعرفة، على هذه الاصول الثلاثة بمتمعة فلا ينما ولا يعلى أحدها ، وفى تاريخ الفسكر الاسلامى محاولتان إحداما : إعلاء المقل عند المعرفية وفى الغرب محاولة جديدة هى إعلاء العجربة على الوجدان والبصيرة .

وكل هذه التجارب لاتمثل و المعرفة ، فأصلها الجامع الشامل الحقيق القائم على ترابط العقل والوجدان ، والتجربة والغيب ، والعلم والوحى.

ومن هذا فقد كان إستملاء التصوف في المرحلة السابقة اليقظية الفكرية العربية الاسلامية الحديثة عاملا هاماً وخطيراً فيما أصاب المسلمون والفكر الاسلام من إصطراب وتأخر وضعف وحجود ، فقد برزت ظاهرة و الجبرية ، التي أصابت المسلمين بالانصراف عن الانصاء والعدل ، وكانت نتائجها الحطيرة فسها أصاب المسلمون من سيطرة النفوذ الاستعارى الغربي .

فير أنه إذا ذكر ذلك فلابد أن يذكر : أن التصوف قد فتح للاسلام آفاقاً واسعة في عديد من الافطار ، وضم الى المسلمين ، عدداً كبيراً من الوثنيين في جنوب شرق آسيا وإفريقيا ، وإن الطرق الصوفية التركانت تحمل مفاهيم التوحيد والايمان والحلق الاسلامي قد جذبت المصفوف الإسلام السكثيرين ، الذين آمنوا بالله وحده ، وأصبحوا في حاجة المحمل كبير من أجل تنقية إسلامهم من طوابع الوثينات القديمة وتحرير فكره حتى يصبح إسلامياً توحيداً خالصاً ،

## 

كان من أبرز أهداف عظ طات الإستمار والتغريب: الحلة على التراث الإسلام والعربي وإثارة الشبهات حوله ورمية بالانتقاص، بهدف واضح معروف هو الهمل على قطع حاضر هذه الآمه عن ماضيها ويقول أصحاب الدعوى إن سبيل النهضة هو تجاهل هذا المهاضى الذي ذهب ومات، والذي يوصف بالغيباؤه قد يعوق الحركة وهدف هذه الحملة الشعوبية التغربية يتركز في عاولة الفصل بدين الماضى والحاضر في جال الثقافة العربية المستمدة من الفكر الإسلامي والتي لاسبيل لها أن تنفصل عن جذور هاالتي قشكل مختلف مظاهرها وقيمها الاساسية .

وحين يثير دعاة التبشير والنغريب والاستشراق هذه الدعوى إنما يتعارضون ومع أنفسهم ومع واقعالتاريخ نفسه ومع منطلق الهضة الغربية الأوربية التياستمدت وجودها أساساً من الاتصال بالتراث الهليئ والفكر ا إلافريق والاهب اليوناني والروماني القديم بعد أنا نفص لمت عنه أكثر من الف عام ، وقد أكدت جميع مصادر الفكر والادب والتاريخ ، أن النهضة الاوربية في عال الفن و الادب والحضاره إنما إرتبط وجودها بهذا الماضى واحتبرته أصلامن أصولها وأساسا للبنساء ولم تعتد بأى مظهر من مظاهر الفكر إذا قام منفصلا عن هذه القاحدة المستمدة من التراث، هذا هو الموقف بالنسبة للفكر الغربي مسع تراثقديم بالد، معنى وانتضى وتم الانفصال عنه أكثر من الف عام في لغة ميتة متحفية هي اللغة اللاتينية التي إنبثقت عنها لغنات جديدة عصرية ، فكيف بتراث مازال متصلا لم ينفصل ماضيه هن حاضره لخطة ، وهن طريق نفس اللغة التي يستطيع القارى المرى في الفرن العشرين أن يقرأ ماكتب بها قبل أربعة عشر قرناً ويتذوقه ويفهمه ، حيث لايوجد مثيل لذلك في الفكر الغربي كله ، والكن هي الدعوة التغربية الهادفة الى عزل المسلمين والعرب عن ماضيهم وتراثهم ومقوماتهم تقود هذه الحلة الضارية على التراث وتحارل أن تصوره بصورة التأخر والتخلف، وترميه بانهامات متعددة من قصور وبمارض وإضطراب في محاولة لهدمه وخلق الـكراهية والاحتقار له في نفوس الاجيال الجديدة.

وقمد عرف الفكر الغربي قيمة التراث وحقيقته حتى ليقمول « بسكال » :

(كل لسل لابدأن يستفيد أولا من الفكر الذي تركه من سبقوه ثم يزيده أن كان عنده إستمداد لذلك ، ولا تستطيع أمة ما أن تحيد عن هذا القانون ) ، ويقول جاك برك : ( إن مستقبل العرب يتمثل في احياء الماضي لان المستقبل هو في كثير من الحالات: الماضي الحي أو الماضي الذي وقع إحياؤه وعيشه من جديد . )

و يجمع الباجثون المنصفون على أنه لم تقم نهضة جادة فى أمةما، الاسبقها دعوة لاستحياء لماضى والإنتفاع به والبناء عليه ، خاصة إذا كان ذلك التراث على مثل عظمة النراث الإسلامي إستمداداً من القرآن الكريم والإسلام .

ويقولسيمون وايمل في مقاله (الحاجة الى الجذور): إن اتراث الماضى في عنق الحاضر مسئولية قدسية فاذا إنهدم الماضى فان عودته ضرب من المحال ، وأن اعظم الجرائم قسوة أن يهدم الناس هاور ثره عن أسلافهم من تراث في علينا الا أن نجعل همنا الاكبر الإحتفاظ بالذي تبتى لنا من تراث الماضى ، هذه الجذور ليست نزعة عاطفية معناها الرجعية والجمود ، وإنما هي غريزة روحية تكن في نفر سنا جيماً ، وقد أشار الى أهمية التراث قلاسفة ومصلحون وقادة كثيرون ، وهر يرون أنه لاتعارض مطلقاً بين الاتجاه الى المستقبل والمحافظة على التراث بل أن التركيز على التراث كفاعدة إنما يجعل النظرة الى المستقبل أكثر قرة ووضوحاً يقدول (نهرو) ، إن علينا أن نتطلع إلى المستقبل وأن نعمل له جاهدين وأن تحقفظ في الوقت نفسه بترائنا الماضى مائلا أمامنا لسكى تستمد منه القوة والعزيمة وخير مستقبل هرماكان قائماً على الحاض والماضى على السواء ، أما أن نتذكر وخير مستقبل هرماكان قائماً على الحاض والماضى على السواء ، أما أن نتذكر عودنا وجف هافيه من عصارة الحياة الحقه » .

وقد وجدت هذه الصيحة التغريبية همارضه متيفظة وتفها بهدفهاالضار وبأنها تقصد إلى غير مصلحة العربوالمسلمين ، كاتاً كدا كثير من المستشرقين ذلك حتى اشار (هاملتون جب) الى أنه ، ليس في وسع العرب أن يتحرروا من ماضيهم الحافل كما تجرد الاتراك ، وسيظل الإسلام أهم صفحة في هذا السجل الحافل إلى درجة لا يمكن أن يغفل عنها الساعرن الى إنشاء مثل عربية عليا، وقدوجه كثير من المشقفين الدعوة الى العرب والمسلمين للاحتفاظ بتراثهم الاصيل ، وقد أشار قسطنطين رزيق الى أهمية التراث حيث قال : إن له فدا التراث العرب عنصرهام قسطنطين رزيق الى أهمية التراث حيث قال : إن له فدا التراث العرب والإخطاء الشائمة

من عناصر شخصيتنا وبميز من بميزاتها ودليل واضح على فاعليتنا الحضارية وفيه من الإنهازات والإبداعات ماهو خليق بالكشف والابانة لنا ولسوانا ، وما يجب أن يدفعنا الى إستعادة كسبه وتمثل جوهره فى حياتنا الحاضرة ، ويرد على أعداء البراث فيقول : ( الغريب أن هؤلاء الداعين الى نبذ التراث العربي أو إهماله إنما يرددون ذلك فى عصر ترى الامم النازعة الى حياة جديدة تعمد الى تنافها القديمة فتحييها وتجعاما عنوان بجدها ، وقبلة أمالها ، فني الوقت الذي تسعى كل أن ق نشطه من أمم الشرق والغرب الى قديس تقاليدها وتمجيد حضار لم لا يسع الامة لعربية الا أن تعمل على بعث تراثها القديم وروحها التي ولدت تمدنها التالد ، فكل من لا ماض له لا مستقبل له ، والانة التي لاتعنى بوحها لا يمكمها أن تؤدى وسائها فى

التمدن البشرى) ومن الحق أن يقال أن تراثمنا يتصل بواقمنا وأنه فكر حى متجدد ومتحرك

فى بحال الحياة والمجتمع، لم يرفصل ولم يتوقف، وفضلا عن ذلك فهو ليس الا واحد من الآسس الرئيسية الحضارة العصرية والفكر ابشرى القائم اليوم فقــه أحطاهما عديداً من النظريات والافكار القدمية البناءة رأحما (المنهج الدلمي التجريم) ومذاهب الإجماع والسياسة والإقتصاد والنفس والاخلاق والتربية .

راجم ( القيم الأساسية للفكر الاسلامي ) للمؤلف

## الفلسف\_\_\_

لكي نفهم تيارات الفكرالعالمي يجب أن نفرق تفرقة واضحة بين العلموالفا- فة، و هذه التفرقة واضحة دوما في الهـكر الإسلامي والثقافة العربية ، وقـد عرفها الإمام الغزالي حين هاجم الفلسفة الإلهية الوثنية وكسرم الفلسفة العلمية في مجسال الرياضيات والطبيعيات ، لأن هذه الآخيرة قد أفيمت على هنطق واضح محسوس لنعلقها بموجودات واضحة بينها لم تقم الفلسفة الالهية الوثينية على منعلق وأن كامت على الوهم والإفتراض لبعد بجالما عن المحسوس. نحن اليوم في حاجة الى مثل هذه النظرة في التقريق بين العلم والفاسفة فالعلم هو ما يحرى داخل المعامل ، أما الفلسفة فهي مايقوله أصحابالايدلوجيات ، العلم واقع قائم علىحساب وتبحربة ، أماالفلسفة فهي نظرية عقل نافذ ، قد تخطئ وقد تصيب ، لانها قائمة أساساً على الفرضيات، هناك فرق بـين نظريات العـلم في جـال الفلك أو الدره أو غيرها وبين نظريات السيكولوجية الفرويدية والوجودية والماركسية والبراجما تزمية، وغيرها من النظريات الفاسفية الى وضعها فليسوف مامن خلال تحديات عصره وبيئته وحياته الحناصه وتجربتة وتغرضاته ، إن العلم حقائق أما الفلسفات فهي نظرات إصلاحية معرضة للخطأ والصواب، صالحة لبيئة دون بيئة ، وعصر دون عصر ، أما العلم نهو تراث إنساني مشترك بين سائر البشر يقوم على قواعد عامة ، أما الفلسفات فهي ليست كذلك ، إنها غير صالحة للاستيراد والتصدير ، فا كل فسكر فلاسفة واسكل أسة نظرياتها المنبثقة من قيمها الاساسية ودينها وتاريخها وتشكياها النفسى وذاتياتها الحاصة وروحها ووجدانها ومزاجها . إنها تتعلق بالانظمة الاجتماعية والاخلاقية ومناهج الحدكم والقضاء والنلاقات الانسانية وهي تنبسع أساساً من تاريخ الامة نفسها ، فللفرب تاريخة وقيمة وفلسفاته ، والعرب والسلمين فلسفاتهم ومفاهيمهم الى تترجم نظرتهم الى الحياة وإساوبهم فيهاً وهى ليست دائماً قابــــلة للتصدير

الى تترجم نظرتهم الى الحياه وإفراع يه السيكولوجية ليست علومالها قوة المتهج فالوجودية والمارك بية والبراجائز بيتوالسيكولوجية ليست علومالها قوة المتهج فالوجودية والمارك بية والبراجائز بيتوالسيكولوجية ليست علومالها قوة المتهجري والمقل والروح وكله التجريب و إنما هي فلسفات لها إتصالها بالنفس الخسوس ومن هنا كانت الفلسفات وهي قائمة على النظر قوى لانقاس بمقاييس المحسوس ومن هنا كانت الفلسفات وهي قائمة على النظر المخاصة المحدودة بحدود البيئة والزمن معرضة المخطأ ومعرضة السقوط مسع تغير

الأزمنة والأمكمة . أما العلوم فهي تراث إنساني مشترك بسين سائر البشر يقدوم على قواعد عامة تجريبية .

ومن هنا كان خطأ قدول الفائلين حين يتكامون عن نظرية من نظريات علم النفس أو الإفتصاد أو الإجتاع والعلم يقول، ذلك أن كلة (العلم يقول) إنما توحى الى السامعين أن مايورد لهم هو حقائق معملية فير نابلة للنقض أو النفيير بينما نظريات النفس والاجتماع والإقتصاد هلى عمومها هى و حهات نظر الملاسفة وعلما. حاولوا أن يصلحوا مجتمعاتهم فى ظروف محددة، ومن هنا فهى لانه لمح للنقل أو التعلبيق فى بيئات أخرى لها ظروف تختلف وبيئات تتباين، فضلا عن النقل أو التعلبيق فى بيئات أخرى لها ظروف تختلف وبيئات تتباين، فضلا عن الخاصة بالنراث اليونانى والرومانى والمسيحى ومن هنا فهى تختلف إختلافا واضحا الخاصة بالتراث اليونانى والرومانى والمسيحى ومن هنا فهى تختلف إختلافا واضحا عن البيئة العربية الإسلامية بأديانها وتحدياتها وتراثها الفكرى ومزاجها النفسى وذاتياتها الخاصة ، ومشاكلها المختلفة فى النوع والدوجة والتشكل .

ولذلك فان القول الحق هو أن الفلسفة وجهة انخار فلسنى صالح للنظرفيه للآخذ منه ما يتفق مع البيئات والثقافات ولرفض مالا يصلح منه ولاعبرة بما يقال منأن الفكر عالمي فذلك قدول يصدق بالنسبة للمسلوم التجربية وحدما ، أما الفاسفة الانسانية كالآخلاق والاجتاع والاقتصاد وغيرها فهي لاتخضع أبداً لفوانين العلم لأنها تتصل بالنفس الانسانية التي لاتخضع لقرود المقررات المعملية المحدودة .

الباب الثاني

( ٩ ) الادب العربي

(١٠) الاباحة

(١١) الادب المكشوف

(١٢) التجديد

(١٣) الفكر والادب

(١٤) القصة



### الادب العربي

أبرز مظاهر الآدب العربي هي إنسانيته وطوابعه القائمة على الحق والحير والعدل، وقد وجهت الادب العرب إنهامات متعددة وأثيرت شبهات كثيرة، من أبرز ما القول بتفشى السجع في القرن الرابع الهجرى ومن الحق أن يقال أن السجع لم يحد قبولا من الكناب العالماء، ولدينا شهادة المقدمي في هذا دلم يلق البديع قبولا من الكتاب الكار وإنما نسب حبالسجع والقواني الى العامة دوق استشرى السجع من الكتاب الكار وإنما نسب حبالسجع والقواني الى العامة دوق استشرى السجع في مرحلة ضعف الآدب العربي وتأثره بالآدآب القديمة وان ظلت العراسات الثقافية في مرحلة ضعف الآدب العربي والأخلق والسياسة وغيرها من الجوانب الايجابية في الفكر الاسلامي قرية وقد جاء هذا الانحراف نتيجة لاثار الفزوة الشعوبية، فقد إستمد الادب العربي مفاهيمه أصلا من الفكر الاسلامي الذي يعد والقرآن، قاعدته الاصيلة وبق حريصاً على أن لا يجنح عن أرض الواقع الصلبة فلم يكن مهملا القضايا الميوية ، ولكنه تأثر في مرحلة من مراحله بالاثار الواردة من الآدآب القديمة والدخيلة فاضطرب أمره ثمة ثم عاد الى إصالته ،

وقد كان الآدب العربي قادراً دوما على مغالبة أمرين : الاسطورية والحنيال المغرق والاشراقية وهي طوابع وفدت الى الآدب العربي من الاداب الفارسية والهندية وغيرها ، وكان الآدب العربي في واقعيته وإرتباطه بالطابع الفعلي والحياة أفرب الى مفهوم الاسلام وجوهره ،

وحيث لم يكن هناك يد من هذا التأثر فقد كان الآدب العربى كالفكر الاسلامى حريصًا على أن يتحرر منها حريصًا على أن لايغرق في الطرابع الدخيلة ، وكان قادرا على أن يتحرر منها وأن يأخذ ما يزيده قوة دون أن ينضهر في أى بوتقة تخرجه عن أصالته :

وقد [نحرف الادب العربي في مجالين : مجال الشعر عندما أخرجه الشعراء الفارسيين الذين تأثروا بالمحوسية من أمثال بشار بن برد وأبو نواس وغيرهم ؛ أخرجوه من مفهومه الآصيل إلى الانحراف نحوالغزل الحسى والحريات والغلمانيات وهو تيار بدأ غريباً ودخيلا مدموغاً بالانهام ، والجمال الآخر مجال النثر حين إغرف الى السجع والحسنات البديمية والمقامات واسرف في ذلك إسراقاً إنصرف به عن طبيعته الآصيلة ،

ويمسكن القولى بأن و الآدب العربى ، في مفهومة الحق له تكون بعد الاسلام وأن ماسبق ذلك الم يكن سوى تلك الحصيلة من الشعر الذي ضاع أغلبه وما أثر من بعض الحكم وسجع الكهان فلما نزل القرآن تأسست الفاعدة الآصيلة اللادب العربى بمفهومه الصحيح القائم على قيم التوحيد والحق والعدل ، وكان القرآن باسلوبه ومضمونه معا هو المصدر الحقيق للادب العربى الاسلامي الذي تشكل في ظل القرآن وجرى في بجراه ، فقد جاء القرآن معجزاً ، هز النفس العربية ببلاخته ومضامينه معا ، ولم يستطع بلغائهم أن يصلوا اليه ، وسقطت كل محاولاتهم في تقليده ، ومن هذا لشأ الآدب العربيمن خلالة ، وبدأ النثر العربى الاسلامي يسيطر ويأخذ طريقه ، متحرراً من سجع الكهان ، كا تحول الشعر ، في مضامينه و ظمه وان كان النثر الفرآني قد أخذ المكانة الآولى ، وكان القرآن نظرته الى الشعر والشعراء ، بحرراً أياهم من الفروق والوثنية ومفاهيم الجاهلية ، وفي خلال ذلك نشأ أدب واسع الافاق حوته كتب السنة والشريعة والعلوم والتربية والتصوف .

غير أن مدرسة النقد الغربي الوافد التي تسلطت على الادب العربي الحديث قد حاوات أن تعزل هذا الدات عن مراحله الجديدة وأن تقصر على جوانب معينة من شعر الشعراء وما وصف بالنثر الفي والمقامات لتحجب تلك الثروة الصخفة من الادب العربي الاسلامي ثم كان لها أن أعلت من شان الادب ووسعت دائرتة واذاعت شعر الشعراء الماجئين المسرفين واهتمت بة وحاولت ان تتخذمن الآغاني وكتب المحاضرات مراجع الحبية وتاريخية ، وحاولت الحكم على العهو الاسلامية الواهرة من خلال هؤلاء الشمراء .

وكارهذا إنحرافا خطيراً بالادب العربي الحديث عن طبيعته وعن إتصاله الوثيق بالادب العربي الاسلامي في مراحله المتعددة بوصفها حاقات متصلة ، يسلم بعضها الى بعض ، وكان إعلائها لجوانب الكشف والغرل الحسي والاباحة هدفا من اهداف التغريب والغزو الثقافي لاخراج الادب العربي من مضمو نه الاخلاق الذي لا ينفصل عنه ، ومحاوله لدنعة الى الانصهار في مفهوم الادب العالمية ، بينها تستحيل آداب الامم وثقافاتها عن المنذويب والانصهار في آداب الامم الاخرى لانها تستمد وجودها وكيانها من النفس والذات والمزاج الحاص ، الذي يختلف من امة الى امة والذي يختلف في الادب الإدب الاوربية الاسلامية الجوهر والمضمون كثيراً وعيقاعن الآداب الاوربية الى تستمد جذوره الومصادرها من الآداب اليونانية الوثينة .

<sup>(</sup>١) راجع كتاينا (ذاتية الادب العربي)

## الأباحة (في الآدب)

كلية , الآباحة ، تعبير إشتقه الاستاذ محمد فريد وجدى معبراً به عن النحلل والخروج عن العرف وقد إتسع نطاق كلة الآباحة في بجال الكتابات الادبيـة والإجتماعية على أثر موجه الدعوات المستحدثة الوافدة من الغرب والداعية إلى إطلاق حرية التبيروحرية المجتمع في مواجهة الضوابط الآخلافية والأدبية . ولقد صنعت هذه الفاسفات المستحدثة للاباحة تبريرا متصلابها لفقته المذاهب النفسية والإجهاعية الى تدعو الى أن للانسان مطلق الحرية فىالقول والعمل. وهذا الإطلاق وهذه الحرية لاغيار عليها إذا ماصدرت في حدود قاعدة واضحة أساسية في بناء المجتمعات وقانونية وهي وعدم الإضرار بالغير ، وترى مختلف الدهواف العقائدية سواء منها المستجددة من الاديان السهاوية أوالدعوات الاخلاقيةالبشرية أنالجاعة أصولا عامة تطلق بها الحريات ولكنها تحول دون تحطيم إنسانية الإنسان أو ازهافها أو تدمرها بالاسراف أو الانحراف أو التمزيق ، وقد ربطت هذه الدعوات بين واقع الانسان الروحي واالدي مما وحاولت أن تخلق له د توازنا ، قادراً على بناء شخصيته والمحافظة علمها وأنمائها . غير أن دعوات جديدة ظهرت في الفسكر الأوربي والغربي على السواء في مجال إستعلاء الفلسفة المادية حاولت أن تدعو الى تح ير الفن والادب من القيود و إطلاقها إطلافاً كاملاً . وقد جاءت دعوة الادب الغربي والفن الاوربي الى الاباحة بمثابة رد فعل على مؤقف المسيحية والـكنيسة والقسسين في الغرب من مقاومتهم لحرية الفكر ، فكانت تلك الإندفاعة الى أخرجت الغنان والاديب من ضوابط الاخلاق وقم المجتمع ، بما فتح الباب لموجة طاءغية من موجات الاباحة في المجتمع نفسه ، وكان ذلك في الحضارة الحديثة متصلا أوات اتصال بالحضارة الاغريقية ومفهومها الاباحي المتحلل من مختلف القيم والضرابط الاخلاقية قبل الملاد

فالفكر الغربي حيثما يندفع الى موجات الاباحة والتحلل إنما يجدمن مصادره وتاريخه وسوابقه وجذوره ما يؤصل له هذا الاتجاه ، أما في الفكر الاسلامى العربي فان الامر يختلف إختلافاً كبيراً .

ذلك أن المجتمع العربي الاسلامي كان مرتبطاً طوال حلقات تاريخه بمقومات

وقيم ذات طابع أخلاقى فى مختلف بجالات العلاقة بين المرأه والرجل ، ومختلف علاقات المجتمع والسياسة والتجارة وغيرها وأن موجه القرن الثالث الهجرى خلاله العصر العباسى الى كشفت عن جوانب من التحلل والأباحة تمثلت فى شعر بعض الشعراء لم تكن الا مرحلة عارضة وغزوا شعو يا التمس مصادره من الفلسفات اليونانية والفارسية وديانات المجوس ومذاهب المانوية والزراد شتية وغيرها ، وقد جاء هذا الطابع من الاباحة انتشل فى ألى نواس وبشار وغيره فل تحديات خطيرة واجهتها المصنارة الإسلامية والمجتمع وهى تحديات اضطربت فيها معايير الفكر الإسلامي و تطبيق الشريعة الإسلامية حين ظهر طابع الترف العاصف وطوابع التسرى وأسواق الجوارى وغيرها بماكان مخالفاً فى حركنه لمفهوم الإسلام نفسه ، وما أدى الى وه فعل قوى من الناحية الآخرى بظهور فلسفات الزهادة والتصوف والفلسنى الى جوار مذاهب الباطنية وغيرها -

وقد اتبعثت هذه الدعوات والحركات على أيدى رجال كانت لهم صلات سابقة بالديانات الفارسية والفلسفات الدخيلة ولم يكونوا فى حقيقة الاس منطلقين من مفهوم أصيل للفكر الإسلامي بما غير به مفاهيم المجتمع والحياة .

وما يزال مفهوم الفكر العربي الإسلامي الاصيال ان تقوم الصواط الله جوار الحريات موازنة الكيان الإنساني ويرى كثير من الباحثين – حتى في الغرب نفسه مثل تولستوى – أن كل فكرة فنية لاتستقم والشعور الديني في ليست فنا أصيلا وأن شأن الفن أن يملي من أمر الإنسان ويسمو به ويقم بين الناس ملات المودة والاخاء وأن يدفع البشرية نحوالوصول الى الانسانية .

التوسع راجع بابى الفن والاخلاق من كتابنا ( القيم الإساسية للفكرالاسلامي والثقافة العربية)

# الانبالمكشوف

تجرى الدعوة التغربية الدخيلة على الادب العربي والفكر الإسلامي والثقافة المربية الى القول بان الادب فن حر يصور النفس الانسانية وليس له أن يعطل عمله ليسال عن قواعد الاخلاق. وهذا مفهوم غربي خالص، وبعيد كل البعد عن الذوق والضمير والمزاج للعربى والاسلامى فالمفهوم العربى الاسلامى للادب أنه وحدة من وحدات الفكر الكلية لاتنفصل عنها ولا قستقل بل تنكامل وتتلاق مع وحدات الاخلاق والدين والمجتمع على نحو لايضحى فيه بأى قيمة من القيم في سبيل إعلاء قيمة أخرى، وهذا ما يختلف مع المفهوم الغربي الذي يستقل فيه الآدب بانطلاقته وحركة الحركة بعيداً عما يتأثر به المجتمع أو الاخلاق أو الدين: بل أن الذن والادب في الفكر الاسلامي والثقافة العربية والادبالعربي يلتق مع الدين والاخلاق ولا يتمارض معها ليؤدى دوراً بناءاً متساميا لحياة الجماعة والفرد مماً . فليس هناك تمارض أصلا بين الادب والاخلاق ، أو الفن والدين بل هناك تطابق واتفاق ، مثل ذلك التطابق القائم بين العاروالدين . وفي هذا يقول العلامة عند أحد النمراوي وأن الفطره كلها منشئا واحداً هو الله والعلم والدين كلاهما إجتمعا على إستعالة التناقض في الفطرة فاذا كانت هذه الفنون من روح الفطرة وجب الا تخالف أو تناقص دين الفطرة ، ودين الاسلام في شيء . فاذا عالفتــه في أصوله ودعت صراحة أو ضمنا الى وزيله من أمهات الرزائل الى جاء الدين لدفعها عن الانسان حتى يبلغ ماقدر له من الرقى في النفس والروح ، وإذا خالفت الدين في شي وإذا عالفت الفنون الدين في شي من هذا فهي بالصورة الى تخالف بها الدين فنون قد جانبت الحق ودابرت الخير وأخطأت الفطرة الى فطر الله عليها الناس والحناق ، ومعنى هذا أن الادب والفن يتطابقان مع الدين والاخلاق&الفكر الإسلامي والثقافة العربية ولذلك فان الآدب المسكشوف المستورد الغربي الاصل يبدوا وافداً غريباً لاجدورله ولاأصالة لانه معارض للنزاج والذوق والفطره جيماً .

فاذا قيل أن الآدب العربي القديم قد عرف الآدب المكشوف قلنا أن ذلك لم يكن بدافع الفطره بل كان غزواً شعوبياً على النحو الذي تواجه اليوم وتسميه بالغزو يكن بدافع الفطره بل كان غزواً شعوبياً على المتصلين بالثقافات والديانات والفلسفات التغربي " وأن هذا اللون إنما دخل على أيدى المتصلين بالثقافات والعربية الفرس وفلسفات المند وأن الذين إنصهروا في إصالة الفكر الاسلامي إنصهاراً تاما من الفرس أو الترك أو العناصر الاخرى قد إستجابوا لفطرة الفكر الاسلامي أما الذين ظلوا على مفاهيعهم القديمة وابتمثوها من جديد معارضة للدولة الاسلامية أو الاسلام أو خصومة لها فانهم هم الذين عرفت لهم هذه الالوان من أمثال: بشار وأبي نواس وقيرهم ، هذا هو الطابع المكشوف الذي أدخل على الادب العربي في باب المجرن والفحش واستشرى في أبواب الهجا. والخريات والشعر الخليم غير أن أدبة العربي كان دائماً قد حدد موقفه على نحو يختلف عن الآدب الغربي فقال و الشعر الرؤسم لايقاس بحسن الديباجة وبراعة المعني فحسب ولكن بشرف الفرض وهذه نظرة تختلف إختلافا بينا عن مفهوم الادب الغربي الذي يرى أن الادب هو الاداء الغني بصرف النظر عن غايته وطابعه ، مكشوفاً كان أو غير مكشوف .

وروح الفكر الاسلامى والادب العربى يقوم على القول الكريم ، دون الهجر، وعلى الاشارة العابرة الى الآمور المبتذلة دين الكشف والافاصة فى التبذل والتهتك وتصوير المحرمات الجنسية والميول المنجرفة ، وذلك بالقدر الذى يدل عليها ، أما هذا اللون من تصوير أخنى الغرائز البشرية والتحدث عن تطوراتها وتقلباتها على النحو المثير الذى تكون له إثارة البعيدة فى نفوس الشباب والفتيات فهرغير مقبول، هذا فى نفس الوقت الذى يستيبح فيه العلم كعلم دراسة قضايا الانسان والنفس البشرية ومعرفة أهوائها عن غير طريق الادب ،

فالفكر الاسلامى والثقافة العربية إنما تلتمس عناصر الوحدة والتكامل في جزئياتها على نحو محقق لها بنساء الفرد السليم والمجتمع السليم وحيث لانعارض بين الروح والمادة ، ولا تصادم بين الآدب والاخلاق ، أو بين الفن والمجتمع ، ومقياس الجال النفسى الإنسانى إنما تتمثل في الوسطية بعيداً عن محدر الشهوانيات واللذات ، وبعيدا أيضاً عن الجود فالفكر الإسلامي قد أعطى الحربة في متاج الحياة دون إسراف أو تبذل على هدى الفطره التي فطرالله الناس عليها، والادب المكشوف لا يقدم السعادة ولا السلامة ولا يرسم النفس الإنسانية السلوب الجهال والحيروالحق ولكنه يكشف جوانب موغلة في الآباحة والتهتك على نحو من شأنه أن يدم النفس الإنسانية لا أن يحيها ويسمو بها .

ولا شك أن الاتجاه الى الكشف فى الادب فن غربي له جذور أغريقية أحيمة وله طوابع متصلة كل الاتصال بالوثينة وعبادة الاجساد والانفصال فى بجال الفن والاهب عن المجتمع وعن الدين وإذا كان بعض الفلاسفة الغربيين قد عارض كل فن لايستقيم مع الشعور الديني فان الفكر الاسلامي يرى أن التوازن بين هذه القرى جيماً هو عامل قرة المبخصية الانسانية وحماية لها من التحطم والانهيار ودفعاً لها الى الحير والقرة، وعددنا أنهذه المذاهب الى تحمل طوابع لها مظهر على براق إنما هى د عوات مستره الى الهدم وعوامل تغربيية ذات هدف بعيد فى محاولة النضاء على مقومات هذه الاهسة ونحطيم روحها الإيجابي ذى الطبيعة المتكاملة ديناً ودنيا ، وروحا ومادة .

التجديد

. ६११)

كانت كلمة و التجديد ، احدى الأصطلاحات الخطيرة التى اتسكا عليها النفوذ الاستماري والتغريب لشجب التاريخ واللغة والتراث والدين رمختلف فنون التراث القديم واتهامها بعدم الصلاحية للوجود ، ومعنى النجديد في كمتا بات دعاته هو الا بفصال الكامل عن كل قديم والاتجاه الشامل إلى الجديد ، دون تصفظ .

وفي مواجهة النجديد كانت هناك الحيلة على الجيود والسلفية والنفليد والرجعية . غير أن استطراد هذه الدعوى وبلوغها اقصى مدى التحدى ، كذف عن خطأ لداعين لها ، حتى من وجهة نظر التقدم والنهضة ، وربطها ربطا اكيدا بالته يب والنفوذ الإستمارى ، فأن الدعوة الحيمه إلى الهضة حين تدعو الحيالة يب والنفوذ الإستمارى ، فأن الدعوة الحيم بالماضي مبيلا النجديد لانفصله عن القديم ، ولا تمزله عن الماضي ما المنابون انفسهم الذي الجديد ومن النطور رابطة بين القديم والحديث ، والفربيون انفسهم الذي يلتمس بعض الكتاب مناهجهم أنما يفهمون التجديد هلى هذا النحو ، فلا انفصال يلتمس بعض الكتاب مناهجهم أنما يفهمون التجديد هلى هذا النحو ، فلا انفصال والحاضر ، وقد عرف اصحاب الهضات والحضارات بذلك الرابط الاكروب والحاضى والجديد ، فالاصول الاولى لها قيمها الاساسية في بناء كل جديد وهي ذات معنى بعيد يشمل كل شيء تقريبا ، فالاسس والارض والجذو وهي ذات معنى بعيد يشمل كل شيء تقريبا ، فالاسس والارض والجذو

وقد ذهب العلماء العقليون والتجريبيون مما وهم أبعد الناس عن أوه الفلسفة ، ودعوات الغزو الثقافي والتغريب واقتلاع الامم من مقوم وجدورها الى أن المعنى الحقبق لكلمة (جديد) هى فيكرة نقد شيء في طالتجول ، في حين أن كلمة قديم تعنى الموجود الساكن الموضوع مسبقا ، وكلمة قديم استعملت عند العرب بمعنى الموجود لم يزل ، وتجمع المفاهيم العلمة قديم استعملت عند العرب بمعنى الموجود لم يزل ، وتجمع المفاهيم العلمة قديم استعملت عند العرب بمعنى الموجود لم يزل ، وتجمع المفاهيم العلمة قديم أن التجديد في الأهاب كالتجديد في العلم لا يمكن أن يقدوم الا

أساس ثماون الماضى والحاضر، ويذبى العقل في حاضره على أساس العقل في ماضيه (1) ويصور مصطنى صادق الرافعي التجديد في الآدب على نحوعلمي غاية في العمق حين يقول أن التجديد يتمثل في قاعدتين ،

(الأولى أبداع الادب الحىفى أناره بفكره بما يخلق من الصور الجديدة فى المنه و البيان

(الثانية) أبداع الحى فى آثار الميت بما يتنارلها به من مذاهب النقد المستحدثه وأسائيب الفن الجديدة ، وفى الابداع الاول إيجاد مالم بوجد وفى الشانى إتمام مالم يتم ، فلاجرم كانت منها معاحقيقة التجديد بكل معانيها ولا تجديد الاثمة ، فلا جديد ألا مع القديم ، ·

ولا شك أن التجديد قانون طبيعي وقانون ثابت فاذا لم يكن تجديد فتدهور وانحطاط وهو في الفكر شأنه في الكائات الحية ، بيد أن له أصوله ومقوماته وقواعده فهو لاينفصل عن أرضية وقاعدته ولاينقط عن تطوره الطبيعين و

Alexander of the second

## الفكر والادب

هنالك خطأكبير مشهور ، نبسه إليه كثير من الباحثين ، وما يزال في حاجة إلى التذكير، ذلك هو تحرير دائرة الآداب ، وتحديد مكانها من دائرة الفكر الاوسع والاشمل .

فالفكر هو الوحدة الاساسية الذي تصدر عنها جميع الفروع والاجزاء و ويضم الفك في بو تفتة: الاجتماع والسياسة والافتصاد والتربية والقانون والادب وكلها في مفهوم الفكر لاسلاى تتكامل ولاتنفضل ولاتستقل فالادب قطاع من الفكر بوصفه أدبا له ومفاهيمه وطبيعته ودوره الطبيعي والكنه في حركته هده لا ينفصل عن دائرة الفكر ولا يخرج عن مهمته وطبيعته فيفرض نفسة على دوائر أخرى فيسيطر عليها ويتكلم با عها .

غير أن الادب العربي الحديث قد دفع دفعاً إلى هذه المخاطرة ، وأطلقت له الحرية ، فخاص فيها ليس من اختصاصه ، فأحطاً كثيراً وجارز هدف ه ومهمته ، وليس في هـذا عا يفهم منه معني الحد من حرية الادب واكن فيه دعوة إلى الارتباط بالقاعدة ،الاساسية التي قام عليها الفكر الاسالاي وهي قاعدة التكامل بين الفروع والاجزاء التي تشكل في بحموعها عملا متكاملا ، ذلك الآنه إذا أطلق للآدب حريته على النحو الذي تدهو إليه الاداب الأوربية لكان في ذلك عدوانا على دائرة الدين والاخلاق والمجتمع والادب العربي المستمد من الفسكر الاسلامي هو أدب ملتزم بالعمل على ترقية المجتمع واعلاء شأن الاخسلاق ، فهو لا يستطيع أن يتحرو من مهمته تلك ،

ولذلك فان الادب العربي بقيمة ومفاهيمه لا يستطيع أن يتقبل بسبولة نظرية تحرير الادب من أخلافيته هذه النظرية النه دما إليها الادب الغربي واستمدها من الادب اليوناني الذي فصل بين الادب والاخلاق، وقد زاد هذه النظرية قرة، ظرور عظريات فرويد ومذاهب الفن الفن، وهي نظريات ثبت خطأها العلمي وانحرافها، واقد حاول دعاة النغريب فرض هذا المنهج على الادب العربي، ولمكن الادب العربي الذي يتصل بالفكر الاسلامي اتصالا عضويا ضمر دائرة متكاملة، قدوم

على أساس أن الفكر فى مجموعه إنما يعمل من خلال الشخصية الانسانية المسلمة فى بنائها وترقيتها والسمو بها وأعلائها ،هذا الآدب العربى رفض هذه الدعوة. ايمانا بأنه لايمكن أن يتجه فرع من الفكر الاسلامى البناء بينها يتجه فرع أخر إلى الهدم .

والله ها الباحثون المنصفون الادب (أن أدب )أن يلتمسطريقه الاصيل ممليًا قانون الاخلاق القائم على حراسة الاجتماع .

والقد كانت هناك آثار سيئة لنعدى ألادباء دائرة عملهم والتبداخل في دوائر أخرى بينها هم لم يؤمنوا أساساً بتكامل الفكر الاسلامي ولم تتح لهم الفرصة لدراسة الجوانب الاخرى على النحو الذي يمكنهم من استعراضها والحمكم عليها.

وذلك أن بعض الادباء عرضوا في المقدالثالث والرابع المالدين والاخلاق، وتناولوا هذه المباحث على طريقة الماديين فأثار واشكو كاكثيرة، وكان لانتشار الادب في الصحف آثره في نفوس القارئين، هذا الآثر السيء الذي قصد إليب المنفريب من طرح قضايا الفكر الاسلامي عن طريق غير المتخصصين فيه ، وفي هذا يقول العلامة محد فريد وجدى وكيف يرجى من إديبكل همه منصرف إلى تحليل عاطفة الهوم و درس ثارات الجوى، وتصوير وقع الوعود المحاذبة وفضول العذال واللاهين وعدوان المنافسين والمعاكسين، أن يتناول بالبحث أعلى عواطف النفس وهي عاطفة الدين ، بمثل أسلوبه الذي مرن به عليه وأستولى على شعوره، وهي تستدعي أسلوبا يحافي هذا الالوب ولايمت إليه بصلة من درس النفس في حالة عزوفها عن الشهوات وترفعها عن الغرائز ، وأيناهم بثيرون شكوكا يجرون في مباحبهم التاريخية والاجتماعيات عن الغرائز ، وأيناهم بثيرون شكوكا والتمحيص (۱) .

من هنا نعرف الفرق بين دائرة الادب ودائرة الفكر، وأن دائرة الادب تقتصر على تصويرالانسانية، أمّا الفكر فأنه الدائرة الاوسعالتي تتصل بالشخصية الأنسانية من جوانها المختلفة العقلية والروحية والقانونيه والاجتماعية والافتصادية.

وفى مفهرم الفكر الاسلامى أن الإدب حلقه من حلقات الفكر لاتنفصل ولانتحرك في فير اتجاه التوازن والتكامل مع الحلقات الاخرى .

<sup>(</sup>١١٠) راجع كتابنا (الاشلام والثقافة العربية)

#### القصية

« القُصة ، فن من فنسون الادب : كالشعر والنثر والترجمة ، وهو فن قديم ومستحدث وهو فى حاجة إلى إلقاء أضواء كثيرة عليه ، حتى ينكشف مونفسه الصحيح من الادب العربي وفيا قبل ظهور الاسلام ونزول القرآن كان هنساك كثير من الاساطير التي أطلق عليها من بعد اسم الفصة : وهي أساطير اليونان في الغرب وأساطير الفرس والهند ، وهناك أساطير العرب في الوثينية العربية .

وكانت مناك الملاحم والمسرحيات الني عرفتها أوربا في ظل الوثنية الآخرية ية ثم في ظل المسيحية الغربية ، وقد أستمد كثير منها من الكتب الدينية القديمة ، فلما جاء الإسلام ، ظهر عصر جديد وفهم جديد القصة ، ذلك هو ما ألقاه القرآن السكريم المنزل حيث عرض لعدد من قصص الآولين ، على نحو له طابعه الخاص المتمنز ، بالصدق والشمول والايجاز والاستملاء على النفا سيل واستخلاص العبرة والتماس حكمة التاريخ ورسم واميس الحضارات وقوانين قيام الآمم وسقوطها، والماس ذات الآثر في تطوير المجتمعات وإنهار ما وذلك من خلال تاريخ والموامل ذات الآثر في تطوير المجتمعات وإنهار ما وذلك من خلال تاريخ والموامل ذات الآثر في تطوير المجتمعات وإنهار ما وذلك من خلال تاريخ والموامل والدول التي مرت بها البشرية من قبل .

وقد وصف القرآن قصصه بأنه (القصص الحق) القائم على الواقع الصادق البعيد عرب الخيال والتزيد والتفاصيل وذلك جريا مع منهج الايجاز والشمول والقصد.

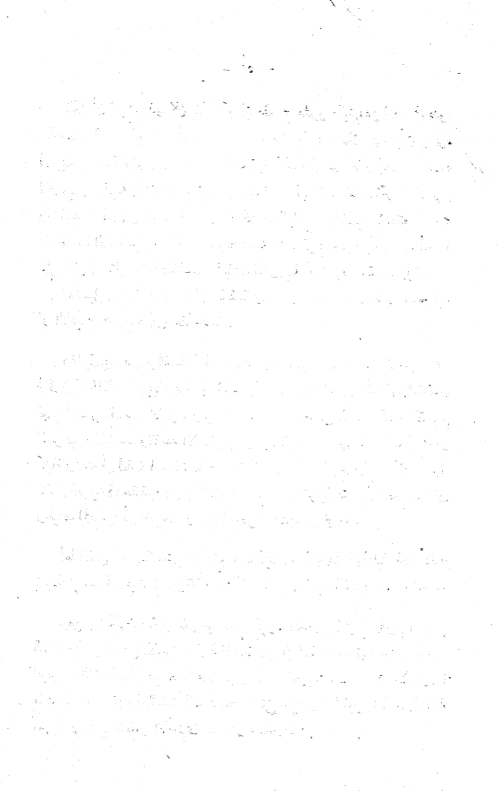
ومن هتا فان مفهوم القصة الحديثة الذي عرفه الادب النربي مستمدا أياه من التراث الهليبي اليوناني ، أو ماعرف من قصص مثل كليلة ودمنه أو ألف ليلة أو غيرها مستمدا من التراث الفارسي الهندي القديم ، هــــذا المفهوم لايتفق مع مفهوم الادب العربي الحقيقي المستمد من القرآن القصة .

والفكر الاسلام لايقبل من القصة غير لون واحد هو (القصص الحق) ذلك أن الادب العربي قد أتسم منذ ظهوره و إلى اليوم بخاصية وأحدة تشمثل في الصدق والوضوح والإبجاز وهي عناصر تكاد تكون مضادة القصة الحديثة بل ومعارضة لما ذلك أن العربي الذي كان يفكر في أفق مفتوح مشرق طليق من النور في طوه الشمس الني تطلع على أرض الصحراء الواسعة ، فعنسلا عن طبيعته الحرة الجريئة ، طبيعة الفارس المقاتل ، الذي يقول كلمتة في صراحة ووضوح ، هذه الملامح في الطبيعة والإلسان لم تمكن في حاجة إلى فن القصة القدائم على الرمرز والمبالغة والظلال والاستخفاء ، أو على الشرح الواسع والتفصيل المكثير ، ذلك أن العقيدة الاسلامية كانت أيضا بسيطة سمحه وهي تقوم حلى النوحيد أساسا فلم تكن في مثل حاجة المذاهب والعقائد الآوربية أو الشرقية القديمة إلى مزيد من التفاصيل وإلى إدخال فلسفاتها المعقدة في قصص ومسرحيات تقام في المدابد أو الاديره لتشرح الناس مقاصدها .

والفرق بين منهوم القصة فى الادب العربى ومنهومه فى الاداب الآخرى، هو فرق فى ذا تية الامة العربية ومزاجها النفسى و تركيبها الاجتهاعى والجغرافى والمقائدى البسيط السهل السمح الطليق ، ومن هنا فقيد أختفت من الاهب المربى القيديم المسرحية والمسلحمة والقصة الاسطورية وحين ظهرت قصص مثل ألف ليسلة أو كليلة ودمنه أو انقيامات كانت كلها دخيلة على الآدب العربى ولم تمكن تصور كليلة ودمنه أو انقيامات كانت كلها دخيلة على الآدب العربى ولم تمكن تصور النفس العربية فى حقيقتها وربما كانت تصور النفس الشرقية التى مازالت تحت تأثير وبنيات المجوسية أو نظريات وحدة الوجرد الهندية أو غيرها .

أما النفس العربيـة حتى فى وثنيتها النديمة وأساطيرها الجاهلية فقد كانت بسيطة غيرهسرفة حيث لم تكن ألا انحرافا عن التوحيد القديم الذي جاء به ابراهيم .

ومن هنا فان القصة في مفهومها الغربي اليوم قائمه على الحيال والوهم ، وعلى العقدة والحل ، وعلى الاسراف في التفاصيل ، وعلى أنتقاء الصدق ، وعلى طوابع الرمز والظلال إنما نجح بعيدا عن جوهر النفس العربية ولانسكون الاصورة مقلدة الآداب الغربية ولذلك فانها تسقط وتختني مع إشراق المفهوم الاصيل للذائية العربية والمزاج المفسى الاسلامي الذي هو مصدر الادب في الحقيقة .



## الباب الثالث

الفق\_\_\_\_

(١٠) السنة

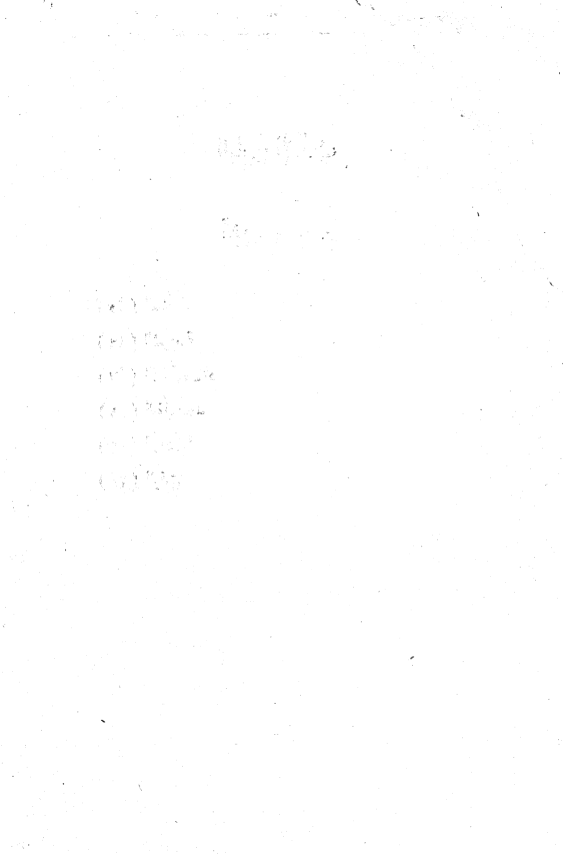
(١٦) الثريسة

(١٧) الاجتهاد

(١٨) التقليــه

(١٩) الرسا

(٢٠) الرقيق



#### السنة

السنة هي تفصيل ما أجمل القرآن والتطبيق العلى للاسلام . وتشمل السنة : الحديث النبوى وأعمال الرسول نفسه . وقد أثيرت الشبهات منذ وقت طويل حول السنة . وترددت دعوات كثيرة تطلب الاكتفاء بالنص القرآني وتتهم الحديث الذوى بانطوائه على كثير من الدخائل ، والحق أن الدعوة إلى رفض السنة أو إنتقاصها والاكتفاء بالنص القرآني وحده إنما هي دعوى تغريبية خبثة ترى إلى الفصل بين النص والتطبيق وبين القانون والواقع العملي الذي جرى عليه الاسلام منذ أفام بجدمه وأنفذ نظامه .

فالسنة هي التطبيق الواقعي العملي المتمثل في الأساوب الذي اتبعه الرسول صلى الله عليه وسلم في تنفيذ النص القرآني ، ومن هنا فالنص القرآني وحده لا يكنى المسلمين اليوم ولا يحقق لهم إسلاما حقيقياً ، وهذا فضلا عن أن (السنة) جزء من القرآن نفسه بنص القرآن : ، و تولنا إليك القرآن لتبين الناس ما تولد إلهم ، ،

فهذا البيان الذي يفسر القرآن ويطبقه هو بافرار القرآن جزء أساءي ، وفي هذا يقول العلامة ليولد فابس ( محمد أسد ) :

إن رفض الحديث يرجع إلى إستحدالة الجمع بين حياتنا الحاضرة المتقبقرة وبين روح الاسلام الصحيح كما يظهر فى سنة الذي حفى نظام واحد ، ولكى يستطيع نقدة الحديث المزيفون أن يبرروا تصورهم وتصور بيئتهم فانهم يحاولون أن يرياوا ضرورة إتباع السنة لانهم إذا فعلوا ذلك كان بامكانهم حيئشذ أرب يتأولوا تعاليم القرآن الكريم كما يشاءون على أوجه من التفكير السطحى ، أى حسب قبول كل واحد منهم وحسب طريقة تفكيره هو ، وهذا هو الهدف السكاهن وراء مهاجمة السنة وإثارة الصبة حول الحديث .

وقضية التقايد قضية قديمة قدم الفكر الاسلامي وهي في نفس الوقت قضية أساسية يتخذ منها الاسلام موقفا وأضحا أساسه التحذير من التقليد ومدى الخطر المتراب عليه. وفي هذا يؤثر عن رسول الله قوله: والتتبعن سنن من قبلكم خذى القذه با قذة ، حتى لو دخاوا جحر ضب لدخلتموه،

قالوا يا رسول الله : اليهود والنصارى ، قال فن ١

والمسلون والعرب في العصر الحديث خرجوا من تقليد قديمهم الى التقليد الغربي فكأنهم عادوا الى السنن السابقة حيث يقوم الفيكر الغربي في جوهرة على الفلسفة اليونانية أوالقانون الروماني ويعتنق نفس النظريات القديمة المتصلة بالوئنية واعلاء الاجناس والالوان والتفرقة العنصرية واعتبار مادون الاون الابيض (صاحب الحضاوة) هبيد وأتباع! ومن الخطر أن يظن المسلون والعرب أنهم بخروجهم عن قديمهم وفيه الكثير من قيمهم الانسانية الفطرية المتحددة " الى تقليد الغربي المستحدث الذي يرجع في أساسه الى قديمهم السابق التوحيد والاديان إنما يتجددون ويتطورون به ذلك أنهم في الحق الما يتركون أصلح ما في القديم المتحدد من تراث الوثنية السابق على التوحيد والاديان.

وهو فاسد كل الفساد بعيد عن طبيعة الفطرة الانسانية الى يمثلها الاسلام العظم تمثيل .

### الشريعة

يطلق لفظ والشريعة ، على النظام الذي شرعه الاسلام في التعامل بين الناس ، وهو القاؤرن الذي كان مطبقا في العالم الاسلامي والبلاد العربية إلى حين قدم النفوذ الاستعارى فأزاله وأقام بدلا .نه قانونه الاوربي المعروف الذي ماتزال تتعامل به أغلب بلاد العالم الاسلامي الى اليوم .

وقد جرت أمحات عديدةخلال العقود السبعة الماضية حول المقارنة بينالشريعة الاسلامية والقوانين الوضعية وقام دعاة للجزيب بآثارة الشبهات حول الشريعة الاسلامية وإعلاء شأن الانظمة الغربية وكان لورد كرومر في مقدمة من حمل على الشريعة الاسلامية في مصر منذ عام ١٨٩٧ وقد أورد هذه المعاني في كتابه ( مصر الحديثة ) الذي صدر عام ١٩٠٧ وهاجمه كثير من أساطير الفـكرفي مصر والعالم الدرى وكشفوا وجه الحقيقة في أمر الشريعة الاسلامية ولم يمض على ذلك أكثر من ثلاثين عاماً حين اعترف أساطين القانون في العالم أجمع بالجابية الشريعة الاسلامية واستملاليتها وأصالتها وقدرتها على أن تقـــدم للعالم كله والانسانية أصلح نظام وذلك في مؤتمر العانون الدولي في لاهاى سنة ١٩٣٧ الذي قرر بأن الشريمة الاسلامية نظام قانونى مستقل غير مأخوذ من التشريع الرومانى وبذلك تقرر تمثيل الشريعة الاسلامية في محكمة العدل الدولية كنظام مستقل من النظم العالمية الحكبرى وفي خلال هذه الفترة هوجمت الشريعة الاسلامية ومن بعد هذا المؤتمر أيضا ، وفصل الاسلام عن أنظمة الحكم ، وفصل الجتمع عن الشريعة في حياة المسلمين . ومن هنا انطلقت دعوات الفصل بين الدن والسياسة وعاولة القول خطأ بأن الاسلام دين عقدى ولا صلة له بالمجتمع والحياة ، جريا وراء المفاهم الغربية الذي وددت ذلك في أوربا بالنسبة السيحية ، وكانت هذه الدعوات والمحارلات ترمى في الأغلب الى تضوير الاسلام بصورة عتلفة عن حقيقة وجوهره ، باعتباره الدين الوحيد الذي قصيد الى بناء مجتمع وفق نظام كا.ل ، وليس قاصرا على العبادات وحدها ، ولا على الاحوال الشخصية

من زواج وطلاق وإرث وإنما يشمل مختلف جوانب المعاملات في الجتمع ، سياسية واقتصادية وتربوية والخلاقية .

والقدجرت محارلات متعددة خلال فترة الاحتلالالبريطاني لمصر وفي خـلال فترة الحاية قبلها تهدف إلى إلغاء الشريعة الاسلامية من أنظمة الاحوال الشخصية الحاصه بأحكام الزواج والطلاق.

وقد واجه المضكرون المسلمون هذه القضية باهتمام كبير، وأصدر (على أبو الفتوح) أول كتاب عن الشريعة بالاسلامية والقوانين الوضعية عام ه ، ١٩ ، كا أجرى كثير من الباحثين بعد فاك مقارنات حول ما أثير من شبات عن صله بين الشريعة الاسلامية والقانون الرومانى وأشارت ( المنار ) الى واقد تحرل القانون الفرنسي الى البلاد المصرية في أواخر عصر إسماعيل وقالت :

الله المريعة الاسلامية واضطروا تحت ضغط النفوذ الاجني إلى ترجة قانون المبيون ، وقد واجه الفكر الاسلامي منذ يقظته كل ما أثيرضد الشريعة الاسلامية وما يوجد من أوجه نقص في القانون الأورى في إلى ترجة قانون وما يوجد من أوجه نقص في القانون الأورى في إلى تعلق بالونا والربا والخر والميسر ومسائل زواج المسلمة بغير المسلم ومسألة الميراث وإباحة المبناء وظهر علماء من رجال القيانون وعن درسوا القيانين الأوربية والشريعة الاسلامية وكشفوا عن الفوارق والميزات بين الشريعة والقانون ، وأشار السلامية وكشفوا عن الفوارق والميزات بين الشريعة وإنمانون المدنى السويسرى ، وأبانوا عن أن هذا القانون ليس مستحدثا ، وإنما هو مريج من القانون الروماني القديم والروح المسيحية وأنه وضع تصميما خاصا بعادات وتقاليد المقانون الروماني القديم والروح المسيحية وأنه وضع تصميما خاصا بعادات وتقاليد المة من الآمم وكيف أن ذاك يكشف عن مخالفته لدين وتقاليد وعادات تركيا .

وفى عام ١٩٥١ عقدت شعبه الحقوق الشرقية من المجتمع الدولى القانون المقارن مؤتمراً للبحث فى الفقه الإسلامي فى كلية الحقوق بجامعة باريس تحت اسم (أسبوع الفقه الإسلامي) ودعت عدداً كبيراً من المستشرقين وأساتذة القانون فى الدول العربية لبحث كثير من النظريات وأبدى نقيب المحامين فى باريس عجبه حين قال:

ولست أدرى كيف أوفق بينها كان يمكى لنا هن جمود الفقه الاسلامي وهدم صلاحيته أساسا تشريعيا بني بحاجات المجتمع العصرى المتطور وبينه انسمع الآن فقد ابت بجلاء : أن الفقه الاسلامي يتوم على مبادى، ذات قيمة أكيدة لا ورية في نفيها وأن أخلاف المذاهب الفقهية في هذا الجهاز التشريمي الضخم ينطوى على مثروة من الاراء الفقهية وعلى مجموعة من الاصول الفنية البديمة التي تتبح لهذا الفقه أن يستجيب بمرونته لجميع مطالب الحياه الحديثة

وقد عرض الكثيرون الفروق والخالفات بين الشريعة الاسلامية والقانون الروماني وأبرزها أن الشريعة الاسلامية لم تفرق بين الروح والجسد ولم تهمل واحداً منها، وأن الإنسان مركب منها جيعا ، وأن المسلين قسموا الفقه على أساس المبادات والماملات والمقوبات بينها قسم القانون الروماني على أساس الاشخاص والاشياء والحصومات ، .

وأن أساس القانون الاسلامي مستمد من كلام الله المنزل بالوحي، أما أساس القانون الروماني فستمد من مشيئة الإنسان، وإن خلاصة القانون الإسلامي: (لا اله إلا الله محمد رسول الله) بينها بني الرومان أحكامهم إما على أوامر رئيس الحدكرمة أو العرف والعادة، وقد أهملت كنب الفقه الروماني المسائل العمومية كلا، ووالدستورية واحكام القانون الدولية وجعلتها من أمور السياسة ، بينها الامام عند الفقهاء المسلمين هو أمام صلاة الجماعة كما هو أمام دوله المسلمين ، وفي القسل تشكل العقوبة عند المسلمين حسب النية من حيث العمد والحيطا ولا توجد هذه عند الررمانين، وكذلك المدود التي تتعلق بالقتل والسرقة والونا راهذف وشرب الحر والارتداد، بينها الرنا والقذف وشرب الحر والارتداد، بينها الرنا والقذف وشرب الحر ليست محرمة عند الرومانيين ومن ثم فلا عقاب عليها .

وليست هناك مشاجة بين الشريعة الاسلاميسة والقانون الرومانى فى الزواج والطلاق ، فالاسلام لا يعرف لا قدما واحدا مالزواج وهو عقد مجمع الزوجين برضاهما بينها يوجد عند الرومانيين أصناف عديدة للزواج الجائر يعتبر أكثرها عن المسلمين كالزنا . وقانون الوراثة وتقسيم التركة عن المسلمين يفاير ماعند للرومانيين وكذلك نظام القضاء وأدوات القصاص ، والقانونان يختلفان حتى فى

المعاملات المالية فشلا الرباغير محرم عند الرومانيين ، وحر أساس التجارة يختلف بيتها فالبيع عندالفقهاء المسلمين (عقد برضا المتعاقدين) وهو هندالرومانيين عقد يتعلق بالمال ألح. . . .

وأضافت هذه الابحاث ومنها البحث الذي أغتمدنا عليه (١) أن الفقهاء المسلمين ما كانرا يعرفون اللغة اللانينية الى كتب بهما القانون الروماني ولم تترجم هذه القوانيين إلى العربية قبل أوائل القرن القرن العشرين، ومن المعروف أن المقنن عند الرومانيين هو موظف الدولة، أما المسلمين في لعقيه لم يكن أبدا ألا رجملا من عامة الناس تعلم وتفقه فافق ودون كتب الققه.

ر ال البحث الدكتور كد حيد الله

### الاجتهاد

كلة جامعة تشمل جميع أنواج السعى وبذله الجهود في استنباط الاحكام من النصوص الشرعية ، واستخلاص الفروع من الاصول

و يمثل الاجتهاد طابع الحوكة ومواجهة النفير والتعاور فى البيئات والعصور تجاه المسائل والقضايا الاجتهاعية والمعاملات المختلفة ، ويكشف عن قوة الحميوية والحركة فى الفيكر الاسلاى والثقافة العربية فهو عامل حيوى مؤثر يحول بين الفيود أو التخلف أو التوقف عن مواجهة العصر أو التجاوب معه بوهو علامة على طبيعة الفيكر الاسلاى القادرة على التحرر من قيد التغليد وينسحب طابع الاجتهاد على الفكر الاسلاى كله فيكون علامة من علاماته البارزة على القدرة على مواجهة كل جديد على القدرة على مواجهة كل جديد على القدرة على التخلف و ولذاك على علامة على جديد على مواجهة كل حديد على مواجهة كل جديد على مواجهة كل عديد على مواجهة كل عديد على مواجه على مواجع على مواجه على مواجع على

والفكر الاسلاى يتاوم التقليد ويرى فيه آفة الجمود وعلة التخلف و ولذاك فان الاجتهاد قانون أصيل يتمثل فى القدرة على التجدد والحركة فى مواجهة الامم وحضاراتها وثقافاتها والملائمة بين قوة الفكر وحركة المجتمع -

و رالاجتهاد، اصطلاح فقهى يعنى بذل الوسع الحصول على رأى أو حكم فى مسألة من مسائل الشريعة ، وهو أحد طوابع الاصلاح والتقدم والنجديد فى الفكر الاسلامى .

وقاعدته أن يهتدى بالقيم الآساسية والقراعد العامة ويتحرك في إطارها بما يحقق العصرية والرعاور وتحفظ الطريق الطبيعي للجتمع داخل الشريمة

وقد حرص الفكر الاسلامى وربيب الثفافة العربية على سلامة المجرى المتصل خلال التاريخ الطويل باقرار ركيزتين أساسيتين «

أولاهما : حماية القيم الأساسية والمفاهيم الأصيلة لهذه القيم من أن تتوارىأو تذبل أو تنحرف .

ثانيها: فتح باب الاجتهاد الهاوله العصور المتوالية والمجتمعات المختلفة معوالقدرة

على الاستجابة والمعاصرة وإيجاد حلول وإجابات لكل ما يُثصل بها من فضاياً ومشاكل وتطورات .

وبذلك يكون الاسلام والفكر لا للاى متحرراً درما رمتخلسا دوما من الزيوف الدخيسلة والافكار المغايرة والمذاهب الوافدة ويظل محتفظا بقوته وذا بيته فى نفس الوقت الذى يكون فيه قادراً على الحركة والانفتساح على الفكر البشرى أخذاً وعطاءاً.

ولاشك أن المجتمع الاسلامي في العصر الحديث في حاجة إلى أمرين أولها : اقتباس الحضارة والعلم والتكنولوجيا ومشاركة الامم في هذا التراث الحضاري ،

والامر الثانى هو أن يتحقق له ذاك دون أن يخرج عن إطار فكره وذاتيته وثقافته ، ومن هنا فان فانون الاجتهاد هر الاداة المشروعة لتحقيق هذا العمل ، برضعه على مستوى الامم الحية ، دون أن يذوب فى ثقافات الامم وبوتقة مذاهبها وأفكارها .

إن حاجة الآمة الى الحياة والنطور تجعل لها من قانون الاجتهاد حافراً للحركة وضاطاً لحياتها ، مجيث تستطيع أن تتحرك فى حرية داخل نطاق فسكرها وقيمها ودون أن تدع الحضارة العالمية لمفقدها ذاتيتها وشخصيتها وقيمها الاساسية .

والاجتهاد قادر على أداء هذه المهمة ، من خلال الجوانب الفتوحة والمطلقة للإجتهاد ، دون أن يخل ذلك بالقوانين الاساسية العامة بمرا رسمت الشريعة الاسلامية من حلال وحرام ، والمعروف أن القوانين الثابتة في الشريعة لااجتهاد فيها ولا تحايل على الخروج عنها ،

والشريعة الاسلامية هي مناط التنظيم الاجتماعي ترسم اطاراً واسعا له حدود وضوابط، وتدع الدلمين الحق في أن يتحركوا في داخل هذه الحدود والضوابط ويلتمسوا من الانظمة أو الاساليب ما يتفق مع عصورهم وبيئاتهم .

ولفد برز الاشعرى وابن حزم والغزالى وابن تيميه فى أزمات حضارية اجتماعية شبية بأزمة عصرنا فاستطاعوا أن يحطموا الزيوف ويدحضوا الشبهات

ويقضوا على الدخائل التي تحساول أن تفسد الجوهر أو تؤثر في طوابع الفكر الاسلامي وملاعه وقيمه الاساسية .

ولقد كان مفهوم الاجتهاد فى الفكر الاسلامى هو مفهرم التجديد فى بجال تصحيح الفهم الناقص أو الفهم المنحرف بالاضافة إلى الحقيقة الاصلية ، وكان الاجتهاد والتجديد طابخ الفكر الاسلامى والثفافة العربية جيما وليس طابح الفقه وحده ، إلتهاماً للمنابع الاصيلة ، وبناءاً عليها عما يتصل بالحضارة والمصر والتقدم ، وإعطاء إجابات صحيحة لمكل القضايا الجديدة التي يفرضها المصر عيث يظل الفكر الاسلامى قادرا على مواجهة تعلورات الحضارة .

ومفهوم الاجتهاد لاشك عمو مفهوم التجديد وهوفى أعمق صورة . إيجاد حلول المنضا بالجديدة مع حماية الاصول العامة والحيلولة دون أن يفقد الفكر الاسلامى طابعه وروحه وذاتيته المتمثلة في التكامل و الشمول والامتزاج بين الروح والماءة والعقل والعلب والدنيا والآخرة .

وتجمع الإراء الاصيلة أن باب الاجتهاد مفتوج فلا يجوز سده ، وأن الفترة التي وصفت باغلاق باب الاجتهاد فيها ، إنما هي فترة الغزو التنزى الصليبي للمجتمع الاسلامي وقد كان القول بتوقف الاجتهاد فيها إنما يعنى المحافظة على الشريمة من أن يدخلها ما ليس منسقا مع أصولها في ظل نفوذ أجنبي يخشى من حقده وخصومته ولذلك كان ذلك العمل في حقيقته من أعمال الحفاظ على أصول الشريعة من أن ينالها ضير .

#### التقليل

والتقليد، هو المتابعة بغير يقين عقلى أو إقتناع برهاني . وهى مرحلة ضعف تمر بها حياة الآفراد والآمم ، والمقلدفي مفهوم الفكر الاسلامي لايعدعالماً ، لأن العلم هو المعرفة الحاصلة عن دليل ، وقد ذم الاسلام أصحاب الرأى الذي لايستند إلى دليل وقد رفض الاسلام مبدأ التقليد والتبعية ، يقول الامام الغزالى :

و إن التقليد بمنع من الأصالة ؛ والمعرفة التبعية لبست معرفة حقيقية ،

وعندنا أن التقليد ليسهو تقليد القديم وحده وانما تقليد القديم والوافد جميعا وهما سيان: تقليد القديم بغير برهان ، أو الاجنبي بغير ضرورة وانسان ، وكلاهما تتحرر منه الامم التي بلغت مرحلة الرشد الفكرى وتسقط فيه الامم الضميفة . واخطر الامور أن تدمى الامم إلى التحرر من تقليد نديما لتقم في تقليد الاجنبي حنها ، وكلاهما يفسد الشخصية والذات .

ولمكل أمة ثقافتها وقيمها وذاتها ومزاجها ، فلا تحتاج إلى تقليد أمة غيرها في أسلوب تفسكيرها أو تعتنق قيمها ومفاهيه ا ، ولكن الفكر الاسلامي والامة العربية كانت متفتحة دوماعلى ثقافات الامم دون أن تتخلى عن مقرماتها ، والاستمار يستهدف من دعوته الى ترك تقليد القديم دفع الامم الى تقليد الوافد الاجنبي ، وذلك في محاولة النفريب الجادة الى اخراج الامم من مثلها وشخصيتها وتميمها في الاعمة والشعوبية .

و لـ كل أمة فعارتها وثقافتها الخاصة الى تقوم على أساس تراثها .

يقول احدكبار المؤرخين : « لقد علمتنا النجارب أن المفلدين من كل أمة ، المنتحلين أطوار غيرها يكونون فيها منافذ لتطرق الاعداء إليها . وتسكرن افقدتهم مهبط الدسائس نتيجة لتعظيم الذين قلدوهم ، ويكون هؤلاء المقلدون طلائع الجيوش الغالبين وأربلب الغارات يمهدون لهم السبيل ويفتحون الابراب، ويثبتون لهم الاقدام ويمكنون السلطان ،

## الىبا

الربا دمناه الزيادة وكان العرب يطلقونه من نوع خاص من معاملاتهم وهو أن يؤجل الدين أو ما يتبقى منه إلى تاريخ معين مجلوله يرد المدين ما أخذه مع زيادة معينة ، والربا في لغة الاقتصاد الحديث القائدة ( Interet ) ويرجع إستعالها إلى القانون الروماني وكان يعني بها التعويض الذي يدفعه المدين إلى دائنه عندما يقصر عن الوفاء .

فالربا هو ربح المال القدم للعرض عن طريق المصارف أو المقروضون بالربا ، وهو قاعدة من قواعد الاقتصاد الغربي العصرى ، وللاسلام منه موقف واضح هو موقف التحريم القطمى ، وقد أقر الاسلام قاعدته الاصيلة في الامر و وأحل الله البيع وحرم الربا ، .

والتعريف العام للريا يمكن أن يكون بتبادل سلمتين من نوع واحد أو من من نوعين متقاربين كالقمح بالقمح أو القمع بالشمير ، والربا في القرآن له ثلاث عناصر :

- ١ إعارة مال أو أغذية أو يضائع أخرى معينة .
  - ٧ ــ فائدة باهظة ، ٣ ــ وفاء مؤجل للدين .

وهكذا يتضح أن الربامتعلق بالدرجة الآولى بالديون المعفودة إلى أجلمسمى

م/ • الشبهات والأخطاء الشائمة

ولما كان الذين يستدينون هم الذين يكونون فى حاجة ماحة إلى ما يستدينو. 
سواء أكان مالا عينياً أو عرضا من عروض التجارة ، شاء الاسلام أن تكون 
جميع الديون قروضا حسنة ( بلا زيادة على مبلغ الدين الاساسى)

وتقدير الربا في الاسلام لايقتصر على الديون المقودة فقط، ولكن هناك عدداً من أوجه البيع العادى بمكن أن ينقلب ربا في أحوال معينة .

وقد حرم الربا فى القرآن تحريماً واضحاً صريحاً ولم يعقب تحريمه تفصيل أو تفريق بين الربا الفاحش أو الربا المعتدل ، وليس فى هَذا التحريم ما يعوق النهضة أو النمو الاقتصادى فى العالم الاسلامى أو الامة العربية ، التى تقوم أنظمتها ومشاريعها وجركتها على عوامل مختلفة عن عوامل مدنية الغرب "

فالمعروف أن المدنية الغربية تقوم على الصراع وتوفير اللذات ، ويغلب عليها الترف وحب الذات ، وفي ظل المدنية الغربية رمن منطلقات الربأ والصراع ظهرت المواحمات والمضاربات .

ولسكن منهوم المدنية الاسلامية ومفهوم المجتمع الاسلامى الصحيح لاتقوم على مثل هذه البواحث بل يقوم على إحقاق الحق وازهاق الباطل والسعى لاقرار حكومة عادلة تقوم على الآمر بالمعروف وبذل الصدقات ، والمواحاة والتعاون والتكافل، لترقية النفس الانسانية وإحدادها الحكال . ولذلك فان الاقتصاد الاسلامى لايقوم على أساس التراحم والتنافس والمضاربة ، بل على التراحم والتساهل والماينة .

وبالجلة فان شكل الحضارة الاسلامية لاتقتضى وجود الربا فيه .

وحكمة تحريم الربا في الاسلام : أن لا يتمانع الناس بالمعروف .

يقول لورد كيتس الاستاذ بجامعة كبردج 1 من المكن أن تنسب جميع الإفات الاجتماعية إلى الربا ، وبقدر ما يزداد بجتمع ما تقدما في المدنية والثقافة فانه ينقص عنه نصاب الربا في عين المقدار والنسبة بحيث أنه في بجتمع مثالي سيكون المبلغ وصغراً في المائه ،

### الرقيق

أقرت الحضارة الرومانية والرق، واختبرته أساسا لبناء المجتمع الروماني ، ونصت جهورية أفلاطون على تقسيم الناس إلى قادة وعبيد ودافع أرسطو هن اقامة نظام العبودية والرق

والقانون الرومانى لم يكن يعتبر الرقيق إنسانا له شخصية ذات حقوق على الانسانية بل يمتبره شيئا من الاشياء كسائر السلع التى يباح الانجار فيها . أما الاسلام فانه وضع قانون تصفية الرق ، بعد أن حصره فى دائرة ضيفة . وأقام بين الانسان ورقيقه علاقات جديدة كريمة لم تكن موجودة من قبل ، وحبب إليه المتتى وقرر الارقاء حقوقا لم تكن لهم من قبل .

كا قيد الاسلام الاسترقاق ، بحرب شرعية على أن يكون المحـار بون من غير المسلين ، ودعا الاسلام المسلين إلى رعاية أرقائهم ، ونهــا النبي عن أن يقول ، هذا حبدى ، وأمر باحترامهم والانعطاف لهم .

ولم يبطل الاسلام الاسترقاق لآنه كان واقعا من أنظمة المجتمع القائم ، ولم يكن من اليسير إلغائه إلا بالتدرج كما أعطى الاسلام الارقاء حقوقا لم يحسلم بها أحرار الامم السابقة ، اخوانكم خولكم ،

يقول الدكترر جورج بوست فى كتابة قاموس المكتاب المقدس<sup>(1)</sup> أن المسيحية لم تعترض على (العبودية) من وجهها السياسي ولاوجهها الاقتصادى ولم تحرض المؤمنين على متابذة جيابهم ، فى أدابهم من جهة العبودية حتى ولا على المباحثة فيها ولم تقل شيئاً مند حقوق أصحاب العبيد ، ولا حركت العبيد إلى طلب الاستقلال ولا بحثت عن مضار العبودية ولا عن فسادها ولم تأمر باطلاق العبيد حالا ، وبالاجمال لم تغير النسبة الشرعية بين المولى والعبد بشىء ، بل بمكس ذلك قد أثبتت حقوق كل من الفريقين وواجباتهما . وهكذا كانت عبودية

<sup>(</sup>۱) ( س ۱۹۰۱ طبعة بيروت (۱۹۰۱ )

الإنسان في أمم الارض عندما ظهرالاسلام فهو نظام كان ممترفا به من كلالامم، وأسواقه قائمة في كل مكان وأثاره موجودة في بيوت الناس ومجتمعاتهم .

#### وقد أمر الإسلام :

أولاً — بحسن معاملة من تحت ايديهم من الرقيق إلى أقصى ما يمكن أن تسمو إليه الفينائل الانسانية .

ثانياً ــ الترغيب في تحرير الرقيق إلى أفصى ما ينتظر من دين عالمي جاء ليعالج عيرب المجتمع ومحسن توجيهه نحو الفضائل

ثالثاً \_ وضع قاعدة المصاملة بالمثل في الحروب الدولية فيما يتعلق بالاسرى ومبدأ الاسترقاق .

وقد نص القرآن على إبجاب تحرير الرفيق فى سورتى النوبة والنور ، وجعل من من الرقيق أن من مصارف الزكاة تجرير الرقاب (أى تحرير المملوكين) وجعل من حق الرقيق أن يطلب من مالسكة النعافد معه على مبلغ من المال يدفعه له لسعيه فى سبيل التحرر من الرق و فكانبوهم إن علمتم فيهم خيرا ، لما جعل الاسلام تحرير الرق فدية عن أمور كثيرة .

والاسترقاق الشرعى فى نظر الاسلام هو الذى يقع فى حرب يراد بها إدلاء كلمة الحق على أن يعامل المسترق بالرفق والاحسان كما يعامل الابن والاخ .

وقد هاجم كثير من الكناب الغربيين مفاهيم الإسلام في الرقيق وأثاروا الشبات حولها على أن ومن مؤلاء السكردينال لافيجرى الذي ألتي محاضرة عام ١٨٨٨ في باريس هاجم فيها الاسلام ورد عليه أحمد شفيق باشا بكتاب بالفرنسية وعا قاله شفيق باشا :

و إن الدين الاسلاى لايبيح فى أى حال من الآحوال معاملة أحد من الناس معاملة أرق إذا كان أبواه مسلين حريين ، ولا يكون الاسترقاق إلا فى الحرب ومع ذلك فهو مقهد بشروط وروابط معلومة . وأن الشريعة الاسلامية تأمر تابعيها بالتزام الرفق والرأفة منع المملوكين ،

الباب الرابع

قضايا الفكر والاجتماع



#### الاحجار والبطولة

يخطى، كثير من باحثينا عندما ينساقون ورا، مفهوم غرق البطولة فى تقدير طابع من طوابع الفن كالممائيل أو ما يطلق عليه تجسيد البطولة فى المهرجانات والاحتفالات الاستعراضية .

فنحن فى التماسنا لأى جانب من جوانب الفكر أو قضاياه يجب أن تلتمس جوهر قيمنا وذاتيتنا حتى لانقع فى خطأ كبير هــو التماسنا لمفهوم دخيل علينــا وهجر لمفهومنا الاصيل أو تجميد له .

و والبطولة ، قيمة من القيم التي تتمثل في مختلف الثقافات والافكار الإنسانية ، شرقية وغربية ، أوربية أو أسيوية أو أفريقية ، وهو أمر متصل بكل المذاهب والإديان والدعوات ، ولكن هذه القيمة الإنسانية الكبرى ، تختلف الرأى فيها أو يختلف ، مفهومها ، في كل ثقفاة عن الآخرى ، وكل أمة عن فيرها ، استمداداً من تراثها وجوهر فكرها .

وفى فكرنا العربى الإسلامي يبدو الآمر واضحاً وضوحاً لايحتاج إلى خفاء فنحن فى فكرنا الاسلامي وثقافتنا العربية نكرم البطولة ونضعها موضع التقدير ولكنا تختلف عن الفكر الغربي فى أساليب تقديرها وتسكريها ، أن هذه القيمة عندنا لها مفهوم يختلف ، والتماثيل تجسيد مادي البطولة يتفق مع ثقافات أمم عتلفة ، ولمكن الفكر الاسلامي العربي يعقى فلمرنه وجوهره وذاته وطبيعته ومناجه إذا تقبلها ، وتقدير البطولة في ثقافتنا يمكون بشكريم العمل الذي قدمه البطل وبنشر الفكر وإعزاز الرأى ،وهو تخليد معنوى ، يقوم على تقدير المكلة ولا ينصب أبدا على تقدير الفرد أو تقديسه أو وضعه في صورة يبدو منها في بحال الشاليه أو مايشبه على النحو الذي عرفه الأغريق قديما حين رفسوا أبطالهم إلى الناليه أو مايشبه على النحو الذي عرفه الأغريق قديما حين رفسوا أبطالهم إلى الكابم النويق القديم تجسد الإبطال في أشكال مادية ، ويرجع هذا أصلا إلى الطابع الوثني المستمدة من فلسفات اليونان والهذود، ولكن الإسلام والفكر الإسلام الوثني المستمدة من فلسفات اليونان والهذود، ولكن الإسلام والفكر الإسلام له طابعه ومفهره لهذه القيمة الالسانية فبطرلة الاسلام ، بطرة في كر لابطولة

تماثيــــل وأحجار وليس في الاسلام هيا كل تدمر ولابطبك ولا الاهرام الموقد عرض لهذا الرأى كثير من الباحثين، وفي مقدمتهم الدكتور عبدالسلام المجيل الذي يقول الربحا عد البعض هدذا الفهم نقصا والمكني أعتبرة من مزايا العبقية فلم يخلف العرب (والمسلمين) على الحجارة ما خلفته الامم الآخرى ، فأوابد الحضارة العرب في المحجارة أو تسجلها الصخور بلسجلتها الاعمال الحية .

وييدو هذا الممنى واضحا من وراء الوعى فى قول عمر بن عبد العزيز لرجل كتب يستأذنه فى بناء سور للدينة ، قال عمر ( حصن مدينتك بالعددل ) وكم من سور يزوره السائمون وهو مبنى على أساس من الظلم والجور ، ويمند أثر هدذا الفهم إلى الفن الاسلامى .

يقول الدكتور المجيلى: إن فن العارة العربية لم يتمين بالصخامة والوسوخ بينا تميز بالجال والدقة وخفة الظل فهو لم يقصد به أن يطاول الدهر وإنما أريد به أن يكون متعالمعين والروح ، ومعنى هذا غلبة المعنويات على الماديات في طابع الفن والبطولة ، ويصل هذا المعنى إلى غايتة بالقول بان الذوق الاسلاى العربي لم يتعلق بالنصوير كفن من الفنون الجيلة ، ليس لأن الدين نهى عند به بل لأن الروح يتعلق بالنصوير كفن من الفنون الجيلة ، ليس لأن الدين نهى عند بها لها الفني في العربية الاسلام ، وليس هذا مفهوم الذوق العربي وحده ولكنه في الحق إنما يمثل والسكلمة ، وليس هذا مفهوم الذوق العربي وحده ولكنه في الحق إنما يمثل مفهوم الفكر الاسلامي الاصيل المستد من جوهر الاسلام والقرآن أصلا وربما أخذ به العرب وعمقوه ، وأن تخلف في أجزاء أخرى لفلية الفلسفات الوثينية السابقة المنسلام ،

والفن الذي تعلق به العرب واخلصوا له ق.ل نزول القرآن هو الشعر ، لانه أرضى رغبتهم في الحيوية والاستثارة وجاءت الموسيق أمتسداداً للشعر واتصال به والفارق بينها ، وهو الفارق بينالسذاجه والترف ، جملة الرأى أن الطابع العربي الاسلامي في الفن والحضارة هو طابع الحيوية والروح العلمية ، ملخصا في كابات قليلة . أعمال خالدة لا آثار خالدة ي

## الأساطير

كامة ( Historia ) كا.ة يونانية معناها و خرافة ، وهى التي دخلت إلى العربية في عصورها الآلى فاصبحت أسطورة ، ويطلق على الاسطورة أيضا كلمة ( Mythology ) الميثولوجيا ، وقد كان لدى الآغريق القدماء قصص كثيرة عن ماضيهم مدور حول أبطال عظاء، هذه الاساطير كانوا يفسرون بها الحياة والطبيعية والخير والشر ، وكانوا يؤمنون بان هذه الامور بايدى الهة وألهات ، وقد آمن الرومان بالهـة الاغريق وأطلقوا عليها اسماء رومانية كما أضافوا إلى الاساطير الاغريقية كثيرا من أساطيرهم، وتستعمل كلمه (أسطورة) في التعبير عن الاعمال الخارقة و تدور حول الالهة رتختاف عن الملاحم التي تسجل أفعالا إنسانية ويرى الخربيون أن بين الاسهورة والدين علاقة ، وكثيرا ما تحكى الشعائر أحداث أسطورة والاسعاورة في الاغلب تحكى بمنطق المقل البدائي ظوامر الكون والعابيمة والعادية عن الحقيقة عن الحين ع

ولايسلم العلساء الآن بنظرية واحدة نطبق على الاساطير ، والاصح عنده التفسير الحاص بأساطير كل أمة ، ومنحق أن يقال أنناحين تتحدث عن الاساطير إما نتحدث عن عالم محتلف عنا وربما لايتطابق تطابقا كامدلا معنا ، فاختلاف الثقافات والامزجة بدين الشرق والغرب يؤكد وجود خلافات هميقة في مختلف مفاهيم الفنون والآداب والقيم الإجتماعية والنفسية ، وعلينما حدين تتحدث عن الاساطير أن نظر أما لهاعالمها وتحدياتها ، وكذلك الامرف القصة والفن والدين ، والاغريق واليونان لهم في هذا طوابع وقم تخالف جو الشرق الذي عرف بأنه مبحث الإنبياء ومتنزل الديانات والذي طبع منذ القديم بطابع الإيمار بالله .

والخرافة لم تكن واضحة تماما عند العربومن هنا فان الاساطير التىعرفت عنهم قليلة ، أما الفراعنة والفرس والهنود فكانت لهم أساطيرهم المشتركة الاصل الوثنية الطابع ويجمع العلماء أن هذه المجموعة من الحرافات إنما كانت تهدف إلى

تعليل خلق الدكون والله والإبطال ويمكن أن يطلق على الميثولوجيب : د عمل الإنسان القديم ، ، وقد أعبرف الآغريق بأن اسماء الإلهة رموز لقضايا طبيعة وفلسفية ( ابلوا ) يرمز إلى النار و (هيرا ) ترمز للهراء و ( بوسيدون ) للساء و ( أرتمس ) للقمر ، وما حروبها ومفامراتها سوى إشارات إلى حرب العناصر الطبيعية

وترى بعض النظريات أن هذه الالهة ابست إلا أسماء أفرآد من البشر قاموا بأعسال باهرة ألبستهم التخليد الذى رق بهم فى نظر الاغريق إلى مقام الالهسة وأنصاف الالهة وهو نوع من عبادة الاموات أو عبادة الابطال .

وهذا الممنى غريب على الفكر الاسلامى كله،هذا الفكر الذي عرف بوضوحه وصراحته وبساطته منذ جاء الاسلام، حيث يقوم الفكر كله على قاعدة التوحيد الخالص لاله واحد، لامتعدد، ولايموت، ولايحارب البشر، ولا يصارعهم، ومن هذا تختلف مفاهم عديدة من القضايا الخاصة بالطبيعة والخلق والتاريخ بين مفهوم الحلينية.

فالبطولة فى الاسلام هى بطولة العمل والكلمة ، وليست بطولة الفردنفسه، ولذلك فان الابطال فى الاسكام ظلوا فى درجة الإنسان ومكانه حتى بالنسبة لاعظم شخصية فى التاريخ الاسلام كاهوهوالنبي محمد صلى الله عليه رسلم (وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل)، (قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى).

وهكذا يقطع المفكر الاملامى قطعاً ببشرية الرسول، وبانعدام عبادة الإبطال أو ترقيتهم إلى الهه وأنصاف الهة . وتبدو هذه التفرقة بين الفكر الهلينى والفكر الاسلامى فى تصوير الاله، فضلا عن تعدد الالهة .

فالهلينيون يصفون الالهـة ۽ بالمغامرة والضراوة وبالشراسة والجنون ، فهم يتزوجون أمهــــاتهم واخواتهم ثم يقطعون أجسادهم ويزنون ويأكلون لحوم البشر (١)

<sup>(</sup>١) المهن فريحة ، مجلة الإبحاث . م/٤

وهناك آراء تقرر أن وضع الاساطير عند الهلينين وغيرهم انما كانت الذة والامتاع والايناس، وليس للاخبار أو لاعطاء المعلومات، ويقول الباحثون المتخصصون أن الميثلولوجيا تصور خلق الانسان والمكرن وخلق النجوم والشمس والقمر، وأصل الموت وتغنى بسير الابطال ( واكثرها يدور حول قصة واحدة في روحها ومبدأها عاشق ومعشوق يقترف أحدهما خطيئة فيتوارى عن الانظار أو قد يسكون سبب الافتراق خيانه أو فعلا مسبباً عن غيره (١)

وقد قذف الغربيون: الفكر الاسلامي والادب والثقافة العربية بقدرضخم من هذه الاساطير وعني كثير من الكتاب والآدباء بترجمتها وعاولة اغراق الادب العربي فهما ، وجرى البحث حول الاساطير في الادب العربي نفسه وكان من أهم هموم المستشرقين والمبشرين البحث عن الاساطير، وقال رينان أن العرب ككل الاهم الساهية ليس لهما أساطير في شعرها ولا في عقائدها ، وأن همذا يدل على ضيق الخيال لديم ، وقد عهد البعض الى بعث الاساطير العربية في عصر ما قبل الاسلام ، وفيها وصف العرب لآلهتهم رقد وجدوا من ذلك شيئاليس بالمكشر ولا بهذه الصورة الهلينية ، ومرجههذا في الاغلب لى أن الوائنية العربية كانت والمنب تقليدية ، وليست فاسفية وانها لم تتممق هذه الالوان ، فقد كانت العرب على دين ابراهيم وهو دين التوحيد ثم انحرفت الى واثنية طاراتة ، فلها جاء الاسلام قائني على هذه الآثار ، وقد حاول طه حسين وغيره انتحال أساطير حول سيرة الرسول وألف عنها كتابا هو على (هامش السيرة) وقد عارض الدكتور هيكل هذا الإتجاه روصفه بأنه أنجماء خطير من حيث حرص المسلمون طوال العصور على تنقية سيرة الرسول من الاساطير وأبعادها عن الرويات الخيالية والوهمية الن تنقية سيرة الرسول من الاساطير وأبعادها عن الرويات الخيالية والوهمية الن تنقية سيرة الرسول من الاساطير وأبعادها عن الرويات الخيالية والوهمية الن تنقية سيرة الرسول من الاساطير وأبعادها عن الرويات الخيالية والوهمية الن

واذا جرت المحاولة الربط بين الاسعاورة عنىد العرب قبل الاسلام وعند الاغريق فقيد ثبت أن هناك فارقا بعيندا بينها يستمد أصوله من مزاح الشعبين

<sup>(</sup>٣) راجع المارك الادبية لإنور الجندى .

وطبيعتها المتباينة فضلا عن أختلاف الجغرافيا والتاريخ فضلا عن الوضوح الموجود فى البيئة العربية وفى هذا يقول الشوباشى: بينها الشعر الاغربتى الملحمى يصور عالما وهمياً لاتكاد يقوم صلة بينه وبين الحياة الحقيقية للجتمع الاغريقى وتصف الهنه وعالمته وضائعها نهم بتميزون بقدرات غيرآدميه ويحققون الحوارق ويتسامون وراء شهوات وأطاع واحقاد ويأنفون أن تغلب عليهم الرحمة أو تحس قلوبهم حب أو حنان ويرتكبون فى سبيل تحقيق غايتهم أثاما تتقزز منها النفوس ولا يعتمدون على الاجساد فحسب ولكنهم يمثلون بالجث والمراة قاسية كالرجل،فهناك أمراة تشترك مع عشيقها فى قتل زوجها والتنكيل بأبنائها وأخرى تتووج بابنائها.

وبينها كان ذلك الشعر يرسم تلك الصور المشوهة المخيفة ، حرص الشعراء العرب القدامى على تصوير عالمهم الحقيقى بما فيه من خير وشر وتحليل مواطفهم كا أحسوها ، ووصف الاحداث على نحبو ما رقعت لهم ، وهنباك فارق آخر أشار إليه الشوباشى وهو أنه بينها كان الشعر العربي ديوان علوم العرب وأخلاقهم وأخبارهم ، كانت حكمة الشعر الاغريقي أقرب إلى أن تدكون مواحظ تربوية ،

وبينها كانت الملاحم الاسطورية اليونانية تقوم على شطحات الحيال والتهويل والاغراب،كان رواه الشعر العربي يحرصون علىصيانته من كلتنيير أوتحريف.

ويتصل بالفوارق البعيدة بين مقهوم الغرب للاساطير، فارق الطبيعة النفسية الواضحة الصريحة في العربي والجو المكشوف في الصحراء ، بينها هناك وحشة الجال وقسوة الطبيعة ولهدذا الحسلاف الجذري لم يترجم العرب والمسلمون الميثولوجيا والاساطيروالالياذة اليونانية وقالو : أنها تعبير عن النفس الالسائية الملينية ، ولهم تعبيرهم الاصيل عن النفس العربية .

<sup>(</sup>١) س ١٣٨ رحلة الادب العربي الى اوربا للشوباشي

<sup>(</sup>٢) الرسالة م ١٩٤٩ ص ٨٢٤

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر

وتختلف الميثولوجيا اليونانية عن الميثولوجيا المصرية القديمة أيضا كما تختلف عن العقيدة الاسلامية و فالالهة في الميثولوجيا اليونانيه عن الميثولوجيا الاغريقية تدفعها حيوية عارمة إلى كل تصرفانها ، حيوية لاتفرض العدل والحق والحلق والصدر لانها حيوانية عاتية شهوانية باطشة، والالهة في الميثولوجيا المصرية القديمة تسيطر عليها فكرة العدل والحلق والحق في الغالب ،

أما الاسلام فينبذ نهائيا فكرة الشهوة والظلم عن ذات الله ، وفكرة القدر في الاسلام لاتتفق مع الفكرة الاغريقية (١) و لقد حاول كثير من الكناب ترجمة اليثولوجيا الاغريقية وليكهم كانوا يحسون انهم ينحتون الصخرو ذلك للفوارق الواضحة بين النفس العربية وانفس الاغريقية وقيد أشار إلى ذلك كاتب الرسالة حين قال أن الصعوبة الاساسية في الاساطير واستلهامها ليست في الحاجة إلى الفهم فالفهم قد يكون مكنا بالشرح ولكن الصعوبة الحقيقية كامشة في الشعور بها في أعام اللشمير . أن الاسطورة تنبيع من ضمير الشعب لامن رأسه وتعيش كامئة في دمه وأحساسه وهي تراث شخصي الحل شعب لايمكن اقتله إلى ضهائر الشعوب الآخرى ، كما لايمكن القبل الثقافات إلى الرؤس بل كما يمكن القل الاعمال الادبية الى لا تقوم على أسس وواثيت كالاساطير ، ولابد أن تعيش الاسطورة حياتها في ناريخ الامة وضميرها حتى يستسيغها ذوقها رتنبض لها قلوبها لهذا لم يكن مكنا أن يشعر العرب بجهال التراجيديا الاغريقيت والمستندة في صميمها إلى الاساطير لان تنقل إلى تراثهم كما نقلك الفلسفة الراث الفلسفة الراث عميمها إلى الاساطير الان تنقل إلى تراثهم كما نقلك الفلسفة لان الفلسفة الراث ضميمها إلى الاطلب والاسطورة راث شعورى في الصميم .

<sup>(</sup>١) الرسالة م ١٩٤٩ ص ١٢٨

# الاستشراق

إن أبسط تصوير للاستشراق وأعمقه هو إنه واستخدام العلم فى خدمة السياسة ، والاستشراق بعضه متصل بالنفوذ الاستمارى وبعضه متصل بالثقافات الغربية والمسيحية ، وبعضه نزيه وبعضه متعصب .

ومن هنا فقد كانت مادته فى الأغلب نافعة لتغذية حركة التبشير وكانت أرائه وملتقطاته إنما تمثل و مادة ، خاما يستطيع النبشير إستعالها فى دعم خططه ، وفى إثارة عوامل الحلاف وتأريث الشبهات بما يحقق مخططه ، والاستشراق إذا كان خاصعاً لنفوذ ديني أو سياسى فانما يدرس القضايا بوجبة نظر مسبقة وبأحكام مقررة وبأ مداف واضحه : أساسها خدمة النفوذ الاستعارى ، وفوامها التعصب والاتهام للشرق والاسلام والعربية ، ومهاصيفت كلمانه فى أسلوب له طابع على فانها تنطوى على عدم الحيدة وعلى الانحياز ، وقد عمل عدد كبير من رجال الاستشراق فى بحال التبشير ، وكانت كتاباتهم وقوداً خصباً فى أيدى المبشرين ومن هؤلاء مرجيلوت وماسديون وهرى لامنس ولويس شيخو وفنسنك وجولدزيهر وهم من أشد المستشرقين تعصبا على الاسلام والغة العربية .

وقد كانت كلة (الاستشراق) في نظر الدكثيرين وما تزال تحمل طابع البحث المجرد من الهوى ، غير أن النصوص التي يقدمها علماء الاستشراق في مختلف البحوث تدكشف عن غير قليل من القصور في الفهم أو الهوى في القصد ، وأخطر ما يتصل بتاريخ الاستشراق أن رجال الارساليات التبشيرية قد خاموا أثوابهم في السنوات الاخيرة بعد أن انكشف أمرهم وتخفوا وراء أستاره كما أن هناك كثير ون تحولوا من الاستشراق إلى التبشير وفي مقدمة هؤلاء : لويس ماسنيون الذي كان تابعا في عمله لوزارات الاستمار وقد عاد في سنواته الاخيرة فعمل في معسكر المبشرين جهرة إعتاداً على اسمه اللامع المحيط بقسدر كثير من العلماء .

وقد يتحدث المكتاب ببساطة وحسن نية عن الدور الذي حققه الاستشراق

فى بعث التراث الغربى الاسلام . ونحن نعرف أن مصدر اهتمام المستشرقين بالشرق والاسلام لبس مجرداً ولا خالصا لوجه العلم والحق إنما يرجع الى أن العالم الاسلامي واقع في قبضة استعارهم فهم يدرسون تاريخه وأدبه بهدف عدد ، وهو التعرف إلى نفسية هذه الامم وذلك ليكيفوا مواقفهم ومعاملانهم ويعرفوا من أي جهة يستطيعون إخضاعه وماهي جوانب الضعف فيه المفركة عليها وماهي جوانب الضعف فيه المفركة عليها وماهي جوانب المتعف فيه المفرقة ويستمر وهم في كل ماكتبوه قد عمدوا إلى وضع: (الاسلام واللغة العربية والثفافة والتاريخ) في قفص الاتهام وحلواكتاب العرب والمسلين على الوقوف موقف الدفاع ورد السهام.

وإذا كان الاستشراق خالصا لوجه العلم فلساذا يركز على الجوانب الصحيفة والروايات المدخولة والشبهات ، ولماذا يركز على النصوص الفاسفية حين يدرس التصوف وعلى الباطنية حين يدرس الناريخ ولماذا يولى المهامه للحلاج والسبروردى في الدراسات الصوفية وأبونواس وبشار في الدراسات الادبية رأبو بكرالواذى وابن الراوندى في الدراسات الفلسفية ، ولماذا يهاجم بعنف المنني وابن خلاون والفزالي ولماذا لايمني بالاصالة في الفكر الاسلاى ويهملها ثم يركز على الاثار الفارسية والمندية واليونانية ولماذا يبعث من جديد تلك الشبهات التي أثارتها الشعوبية قديما ويعهد النظر فيها ولماذا يركز على الخلافات بين السنة والسيعة وبين المسلمين والعرب حتى لائم والنصارى وذلك كله في عارلة تأريث الحلافات بين المسلمين والعرب حتى لائم وحدة ف كر ولا نداء إلى تجمع؟ ولماذا القول بأن هناك اضطباد للفتكرين وعاولة لمنع حرية الفكر ، ولماذا الاهمام بأخبار الربح والقرامطة والجوسية ولماذا وعاولة لمنع حروة الفكر ، ولماذا الاهمام بأخبار الربح والقرامطة والجوسية ولماذا تمكنب الابحاث المطولة عن أبو مسيلة الكذاب ولماذا ينكر وجود عدالته بن سبأ

واقد ركز الاستشراق على الأفكار الدخيله فى الاسلام والفلسفات الوافدة في عاولة لتصويرها بأنها جوهرالفكر الاسلاى مع الاغضاء المتعمد عن القيم الاساسية والدور الذى قام به أمثال ابن حزم والغزالى وابن تميية والقاضى ابن العربى وابن الجوزى وغيرهم فى تحرير الفيكر الاسلامى من هذه الدعائل ز

ويولى المستشرقون عناية كبرى بفكرتى وحدة الوجود والحلول . وهناك

ذلك الاهتمام الدائب بالعاميات والفللكور وامثال الهمبية والاغاني والمواويل وكلها محاولات لخلق تصور وجوء لغة عامية قائمة بذاتها .

وقد جاهد المفكره ن المسلون هذه الاتجاهات وكشفوا عنها وحالوا بين هؤلا. المستشرقين وبين تجفيق أهدافهم وكان عبد العزيز جاويش وأحمد زكر ماشا وأحمد ترمور وغيرهم في مقدمة هذا الرعيل، وكانت في مصر عند إنشاء الجمع اللغوى محساولة أخرى لرد المستشرق فنسنك عن عضوية المجمع، وقد هاجم الدكنور حسين الحراوى وقدم صورة لارائه في الاسلام والذي والقرآن وكشف عن اتجاهه واتجاه المستشرقين عامة ومن بين ما قاله و أن إذا أرد أحمد منهم أن يالمن الاسلام أمراً فانه يفرض فرضا ثم يبحث من الايات القرآنية التي تتناسب مع هذا الرأى الذي فرضه ، فأذا وجد أية تدحض رأيه حذفها وأنكرها أنكاراً حق يخرج بالنتيجة التي تزرع الشك في فؤاد من يطلع على أقواله من غير تمحيض حتى يخرج بالنتيجة التي تزرع الشك في فؤاد من يطلع على أقواله من غير تمحيض بحجج شبه منطقية يوعزعون بها حقائد المسلين وهي أحدى الطرق التي وضعها الاستمار من زمن قديم وكانت أحدى وسائلهم مع تقوية اللغات العامية حتى الايتفاه بها المسلون ولايفهمون لغة قرآنهم ه

ولا شك أن من أخطر احمال الاستثبراق هو وضيع موسوعات كاملة أمام الباحثين العرب والمسلمين تمدكنه، من أن يجدوا مايريدون البحث عنيه في سرعة وسعة فيلجأون إليها دون أن يكلفوا أنفسهم مؤنة البحث عما تضمه من حقائق أو أبا طيسل وذلك أعتادا على طبيعة بعض المؤلفين والساحثين والعلماء من الثقة بالسكلمة المطبوعة ومن الاعتاد على شهرة الاسماء التي وضعت على صدر هدده الاسحاث.

ومن هذه المراجع التي يجب مراجعتها في حيطة وحذر لاحتوائها على كثير من الشبهات و دائرة المعارف الاسلامية والمنجد والموسوعة العربية وبرو كلمان في الادب العربي والهدف الاكبر من مثل هذه الاهمال الهادفة إلى تشويه الحقائق هو خلق شعور بالمقص وأحساس بالازدرا، من شأنه أن يسيطر على نفوس المسلمين والعرب ويصدق في هذا قول الدكتور عرفان عبد الحيد من أن هدف

الاستشراق هو خاق جيل يتنكر لتراث هده الامة ليصير إلى حدة وأضطراب فكرى فيسهل عنده غرو المجتمع الاسلامي بالفكر والبادى. والمفاهيم والتصورات الغربية .

وقد أشار العملامة مالك بن نبي إلى أنه فيأى قضية أرمسالة أو معضلة تواجه المسلمين فان الاستهار والتبشير والاستشراق والتغريب قادر على طرح أجابات مستمدة من محاولته المستمرة لتغيير مجرى التفكير الاسلامي .

وقد أجمعت كتابات المنصفين على أن المستشرقين لم يتخلصوا بعد من تعصبهم وأن عملهم لم يتحرر من الهوى وقد سجل لويس برنارد وهاملتون جب مثل هذا المعنى حيث أشار برنارد إلى أن ظاهرة التعصب الدينى واضحة في مؤلفاتهم وقال جب أن ظاهرة الإحكام المسبقة على الاسلام لائز ل تحكم أعمالهم بالرخم من عاولة التحرر منها ولاشك أن الزعم الجديد الذي يروج له المستشرقون في السنوات الآخيرة من أن أيحاثهم قد أخذت شكل الموضوعية والتجرد من الاهواء والاخذ باسباب البحث العلمى عدا الزعم لايثبت أمام الصورة المشوهة والمارات الحاقدة والآهواء الدفينة التي تظهر هنا وهناك من وراء السطود و بالرغم من عاولة أخفائها ،هذا الاخفاء الذي هو الذي جد على هذه الابحاث و

و بحل أرا. المستشرقين منحرفة ، وهي منصبة على القرآن والرسول والاسلام وعندهم أن القرآن صورة من الكتب السابقة عليه وأنة منقول منها ، وأن له لغة في مكه تختلف عن لغة المدينة، وأنه الاسلام جملة مستق من الديانتين الهودية والمسيحية وأن الرسول كان راهبا رومانيا غضبت عليه البابوية فحرج عليها ودعا إلى دين أخر ، وما تزال كتابات ورسوم دانتي وفرجبل وفرلتير وديدرو وهم من أقدر كتاب الغرب وفنانيسه تحمل صورة التعصب وماتزال تؤثر فيمن تبعهم من أهسال لامنس ومرجليوث ولويس شيخو وسنوك وفندةك وقد أنتقل إلى طه حسين وعلى عبد الرازق ومحمود عزمي وسلامه موسي وما تزال تذتقل إلى طبقة جديدة من إتباع المبشرين والمستشرقين .

داجع (١) مخططات التبشير في غزو الفكر الاسلامي . (٢) الإسلام والثقافة العربية للمؤلف . م. ٦ الشبهات والاخطاء الشائعة

## الاقتباس

والنظم ويجب أن تتم في حرية كاملة وفي حالة من حالات الرشد الكامل والايمان والمنظم ويجب أن تتم في حرية كاملة وفي حالة من حالات الرشد الكامل والايمان العميق بالجذور والمقدرات الاساسية ، ودون أن تفرض أو يلتزم بها المقتبس تحت ضغط نفرذ سيامي أو استماري أو سيطرة من نوع ما ، وقوام الاقتباس المعرفة المكاملة بالفروق الواضحة بين المعرفة والثقافة ويين العلم والفلسفة ، وبين الجوانب العقلية والروحية ، وبين الحضارة والثقافة ، وأن تجرى في أطار كيان الامة وشخصيتها ومراجها وطوابعها الاساسية ودون أن يتعرض للخطر أي مقوم من مقوماتها الخطر أو الاضطراب.

ومن المعروف أن العالم الاسلامي يتعرض للاقتباس وهو تحت حفط نفوة استماري عات جبار يستهدف تحويل الامم عن قيمها وإخراجها من عقوماتها ومسهرها في بوتقة العالمية والايمية التي تستهدف إفقاد هذه الآم قدراتها وكيانها الحاص-تى تستسلم عن طريق الفكر الغزو الثقافي والنفوذ الآء نبي .

وأهم شروط الانتباس (١) نفل الايجابي الصالح النافع (٢) الجرأة في نقسل العملم (٣) التحفظ في نقل الثقافة والادب مع الايمان الكامل بان العام ليس ملسكا المغرب ولا للشرق، أما الثقافة (والادب جزء منها) فهو ملك خالص لمكل أمة ولكل المقيمها الإجتماعية والاخلاقية والمدنية وهي من أهم المجالات التي تبرز فيها طبائع الامم ، والمعروف أن القيم الاساسية بالنسبة لاى أمة أو ثقافة كالتربة بالنسبة النبات والبذور فكل تربة لها مقوماتها التي تستطيع أن تنقل جمنانة نبدات بعينه أو بذره بعينها ، بيدنها لا تتقبل عشرات من البذور التي لا تستطيع أن ننمو في غير تربتها ولابد أن تموت إذا أن قلت إلى تربة أخرى، إذا أن لمكل تربة عوامل غير تربتها ولابد أن تمول عن غيرها ، من جو وماء ومكونات جيولوجيه كذلك لمكل غير بة فكرية لها مقوماتها التي تصلع لبذر دون بذر .

يقول ولم مرسيه : أن البرمر والشعوب لايقبلون من التمأثيرات والعوامل

إلا ما كان ملائما الخلاصة الخالصة من عقايتهم، مسايرا لما فيها من حركة وتوقحب وفي إيجاز فانه لا يجوز أن يقتبس الناس من غيرهم ولا الشعوب من بعضها إلا ماكان حيبا فىقرارة أنفسهم متوثبا للوجود.

و إذا كان هناك هو مفه وم باحث غربي بالنسبة لموقف الفكر الفربي من الاقتباس ، فلماذا يكون مفهوم الاقتباس عندنا عاقا للفطره ، خارجا عن القوانين الطبيعية والاجتماعية الى تسلسكها الآمم ، وما تزال الاصالة التي عرفها الفكر العربي الاسلامي طوال تاريخه تفرض عليه أن يرفض تلك النظرية الفجة التي ينادى بها دعاة التغريب والتي تقول تتقبل الحضارة الاوربية بفكرها : وخيرها وشرها ، ما يحمد منها وما يماب .

أن أما منا تجربة أصيلة هي تجربة المسلمين في القرن الرابع عشر من الترجمة و الاقتيامي. فقد أخذوا ما يتفق مع مقوماتهم وقيمهم الاساسية وردوا ما يختلف معها وخندما أخذوه صهروه في بوتقتهم واساغوه وحولوه إلى كيانهم في لم يغير من معسالم شخسياتهم و إنما أضاف قرة إلى حيرتهم وكذلك فعل توماس لا كويني حينها ترجمته أنار الفكر الالدلاي إلى اللغات الغربية إبان حركة الهضه فانه عسد إلى غربلة طوا بعالفكر الاسلاى وحرر منها الفكر الفرى المتجدد.

وعند ا نظر نظرة موضوعة منصفة لاؤلئك الدين يفرضون عنها الافتها من غير المشروط نجد الامة كبير مثل الاحتاذ هنرى بوردو يقرل لهو به : لاشو اقتل من تمان الآفكار الاجنبية لان الغاية التي تعمل إليها هذه الافكار إنما جرح مواطن حسنا وشعر و نا فاذ أردا أن سكون ثقافتنا ضريامن النمو لامن التصويف لزمنا أن نجعل هده الثقافة عاجرة عن تغيير طبيعتنا وروح عنصرنا ، يجب علينا قبل كل شيء أن ندرس أنفسنا فاذا وثقنا بانفسنا بعد هذه الدراسة وتمكنا من استخدام قلوبنا وأفكار ما كم ستخدم القائد جيشه الآمين الدى يترفع عن العمام الما العدو ، فحيننذ تحاول فتح المسالم أى الاتصال باداب الامم ، فالوطن كا عرفه احد كتابنا إيما هو إحماع المرتى والاحياء في بقمة واحده ،

ويبدو خطر الافتباس والاستمارة واضحا حين نرى أما كبرى تحشى خطره ويما نحن ، ونحن بن شتى الرحى وفى قلب خطر صراع الثقافات نستهن بالأم ونظر إليه فى بساطة بل ربما هددنا ذلك أمراً لا أهمية للاحتياط له ، يقول جون بول سارتر « لوأفترضنا أن شعبا أور بها صغيرا أضطر بحكم الظروف السياسية ولافتصادية أن يستميرهن الآيرلوجية الآمريكية أو السوفيةية شيئا فهذا الشيء المستعار لى يعدل جوهرة بعد الاستعارة إلا بعملية هضم صحيحة سليمة ، وذلك لان أصوله مستمدة من طبيعة الافتصاد والرضع الإجتماعي والسياسي في أمريكا أو روسيا والمستعبر حين يكون سطحي الثقافة لن يستطبع أن يبدل طبيعة هذا الوضع فيهتي الشيء المستعار في جوهره أمريكا أو روسيا ينرض على ثقافة حفيرة لاقبل لها بتحويلة أو طبخه من جديد وذلك لاسباب تتعلق بطبيعة حضيرة لاقبل لها بتحويلة أو طبخه من جديد وذلك لاسباب تتعلق بطبيعة حضيفة السيامي والحاجة والحاجة الافتصادية والفقر الثقافي »

و حكذا تبدو مسألة الاقباس في ضوء الواقع وينكشف هدى الخطر الكامن حورائها ، أن الدّيجة الطبيعة هي ضياع مزاج الآمة وكيانها وطابعها وشخصيتها خعلي الامم أرتحة بظ بخسائصها ، الني تتميز بها والتي تستمدها من جذورها وتراثها حوديها وعلمها أن تستوحي تاريخها وتستلم أجوائها، والتقليد أقل با عامن الاصالة ليواضعف شخصية ، وهو لن يستطيع أن يكون ذلك الاجنبي ولا أن يمود ذلك الاول . ومن هنا فان ذاته سوف تمسخ مسخا وتضيع في برتقه العالمية والايمية على تنصه فيها الامم الضعيفة التي فقدت مقرماتها .

#### الآلحاد

الالحاد فى التمبير الغربى ( Atheisme ) هو نفى وجود الخسال المبدح الدكائنات ، وهو تعبير عن ننى وجود الله ، والالحاد ضد الايمان ، وقد بسال الالحاد فى القرق الدامع قبل الميلاد على يد الفليسوف طاليس وتتلدذ اله كثيرون وكان مرماه جميعاً التعالى في أم الوجود بنف به ستعينا بقواه الذابية عن مدبر حكيم فوق ها أم المادة وقد دارت بين الالحساد والايمان منذ ذاك الوقت والحد اليوم معارك متعددة:

ولا شك أن الإيمان من طبائع الفطرة الإنسانية الى لامفر منها ولا مرد عنها والالحاد عارض وهى ظاهرة طبيعية فى البشرية لانترقف ولانتتهى وقد جاء العمل الحديث فاهطى ظاهرة الالحاد مفاهيم جديدة نتجت عن قدرة الانسان على استكشاف المجهول والسيطرة على الطبيعة عما دفعه إلى الامعان فى إنكار وجردالله .

وهناك هوامل أخرى دافعة إلى إذاعة مفاهيم الالحـــاد والتأكيد عليهة وترديدها تتصل باصحاب الحركات الهدامة الرامية إلى الفضاء على التوحيد أوسيطرة نفوذ معين على العالم .

وتكاد تجمع الادلة على أن تفشى ظاهرة الالحاد فى الفكر الغرب إنما أرتبطت الى حد كبير بعوامل تتصل بالدعوة إلى القضاء على الاديمان ، أو على نفوذ السكنيسة والمسيحية فى أرربا ، وقد اصطنع الاستمار ومؤسساته من تبشير و نفريب وشعوبية اساليب الالحاد وأمعنوا فى اذاعتها و وسيع نطاقها كجزم من الهدف الرسوم القضاء على الاسلام فى نفوس معتنقية وأثارة جو من الريب والشبهات وخلق أجيال ضاله بعيده عن مفهوم الايمان والدين والتوحيد ، لتكوف الامم بهم فريسة سهلة تمهد إلى إلنهام النفوذ الاجنبي لها .

وقد قامَت في أوربا خصومة صخمه بين العدلم والدين . وظلبت نزعة العلم

وسيطرت وحملت لواء الهدم العنيف الدين ومفاهيمه وقيمه ومن بينها القيمة العليا وهي وجرد الاله الحالق الاكبر .

واكن هذه الحلة تركزت على الكنيسة وعلى مفهوم معين للدين أساسه المسيحية الغربية وطفوسها ومفاهيمها التي تختلف كثيرا عن مفهوم المسيحية المنزلة من السهاء أو المسيحية الشرقية الأصيلة، فالاوربيون لم ياخذوا المسيحية كاملة وإنما أخذوها إطارا للفلسفة اليونانية الوثنية وللقانون الروماني ومن هذا فقد كانت الحلة على الدين في أوربا مسالة مستقلة تدور في دائرتها ولا تتصل باي دين آخر وخاصة الاسلام الذي ليس هو دينا فقط ولكنه دين ومنهج حياة ، وقد نقلت حذه المعركة إلى العالم الاسلامي كاسلوب من أساليب الاستعار في آثاره الشبهات حقم يف المفاهم ولدكن الواقع يثبت أن الاسلام يختلف للعلم وللحضارة عن فيره من الادبان وأنه يقوم أساساً على مفهم الانفتاح في مواجهته على العلم وفي ظل دعوته نشأ المنهج العلمي التجربي .

وَمَنَ هَذَا فَانَ الحَمَلَةَ عَلَى الدينَ أَسَتَبَهَتَ فَى أُورِبَا ظَهُورَ ظَاهُرَةَ الالحَـــادَ والحَلَةُ عَلَى الله بمفهوم الغرب.

والمعروف أن أول من اجترأ في هـذا الصديل هو نيتشه حين قال و لقـد حات الله ، وقد أرتبط هذا الانجاء في الفكر النربي بخيطه الآول والقديم في الفكر النوعاني حين قال الفلاسفة وأن الالحة المقيمة في المكان المتدس قد مات،

وقد تنوعت فلسفات الالحاد في العصر الحديث وتطورت ومنها ما يدعو إلى الوهية المادة أو الوهبة الإنسان، ومنها ما يجعل الغريزة محرور تفسير الوجود، وقد الحتلف فهوم الالهنفسه في الاديانالتوحيدية و فالاله في عرف اليهود إله قوى لهم وحديم دون غيرهم من الاميين وهو إله شرير، وعند النصاري واحدمن الاثة والتفسير المادي المتاريخ ينكر فكرة الالودية ومربط الانسان ومصيره بالمادة ويقسر حركة التاريخ بعوامل ليس فيها ارادة الله، والملحديري أن الكون مادي يعداو من داخل نفسه .

اما المؤمن فيرى أن وراء هـذا النظام الدقيق وهذه القوانين الشـابته والنراميس الدقية خالق مدبر مرجه وأن (١) هذه النواميس الى اكتشفها العالم ليست مستقلة فى ذاتها ولكنها مظاهر مختلفة لقوة واحدة هى المهيمنة على الوجوه كله، وإنها لولم تـكن كذلك لما كان هذا الرتيب البديع، وهذا التضامن المتبادل بين العوامل الكه نية ومعنى أنحاد قواميس الوجود كلها فيا بينها إنها مظاهر مختلقة لقوة واحدة عامة مهيمنه على الوجود بأسره حافظة له من النلاشي . .

فالالحاد ضد الايمان ، والالحاد إنكار وجود الله ، وهو مفهوم قام على المذهب المادى الذي يرى أن كل ما ليس محسوسا فهو ليس موجودا أصلا:

و ننى الالوهية يتضمن ننى النبوة والكتب المنزلة وعالمماوراء الطبيعة والجزاء والحساب والقيامة والجنة والنار ويرجع بعض الباحثين الالحاد إلى نظرية أصل الانواع لدارون ولسكن المتمعن فى الامر يجد أن دارون لم يخالف مبدأ الايمان بالله ولسكن الذين تلقفوا هذه النظرية من بعده بهدف هدام ، هم الذين فسروها واستخرجوا منها مايدفع إلى خلن طابع الالحاد . ويتمثل هذا المعنى واضحا فى بروتوكولات صهون:

ومن حق أن يقال أن هجوم الفلسفة الاوربية على الاديان وعلى كل القيم الاساسية التى تمثلها ومنها وجرد الله إنها كان منظورا فيه الى السكنيسة والاقطاع وأثرهما في تعويق النهضة وفي تحرير الإنسان وأن جميع المذاهب الفلسفية : سواء منها الفلسفات الاجتماعية أو الطبيعية أو النفسية ( نيشه ، ماركس ، فرويد ، دوركايم ) انها كانت تضع أمام انظار هاهدفاضخا تريد هدمههوالدين الغربي، وذلك نتيجة التحدي الذي واجبته النهضة الاوربية مع السكنيسة من ناحية ، والدور الخطير الذي لعبته الصهيونية منسذ الثورة الفرنسية وبعدها في تصديع المسيحيه والسكنيسة والقضاء على فكرة الإيان والدين والقيم الاخلافية والإجتماعية وذلك طبقا للخطط الذي كشفت عند بروتوكولات صهيون في الاستيلاء على العالم ، وفي طور اله وفي ظهور الماركسية وغيرها .

<sup>(</sup>١) الملامة فريد وجدى - دائرة معارف الفرن المصرين

ومن الواضح أن تنتنى تهما بالنسبة للعالم الاسلاى والاسلام والامة الدربية كل هذه التحديات الني واجهت الفكر الغربي ، والحكن التبشير والتغريب والنفوذ الاستعارى قدا تخذمن هذه الشبهات سلاحاً ها ما في مواجهة الاسلام وزلزلة مفاهيمه في قلوب المسلمين عن طريق عرض هذه الفضايا والتركيز على بعض الجواب منها وأثارة الشهات ، فليس في الاسلام بالحق قصة خلاف بين العلم والدين ، ولا قصة صراع بين الشعوب والعلماء وليس في الاسلام كنيسة ولاكهنوت ولاطبقة رجال دين، ولا توجد فيه بالقطع ما يسمى بالسكهانه أطلاقا فذلك شيء لم يعرفه التداريخ الاسلامي بجملته ، ولقد كان علماء الدين على العكس من ذلك دعاة النهضة والعلم واليقظة وهم الذين أشعلوا نيران المقاومة والجهاد والنضال في وجه النفوذ الاجنى ، والذين أوقدوا شعلة العلم والحرية .

واذا كانت نرعة الالحاديمكن أن يتسع نطافها فى الفرب حيث تمتزج المسيحية المثلثة بالوثينية الاغريقية فانه فى الشرق لا توجد هذه النزعة أذا صارت الامور على طبيعتها الاصدى خفيفاً ، فالمسيحه الشرقية والاسلام الموحد يبعد إذا سارت عن الالحاد كثيراً والسكن الامور لم تتوقف فى ظل النفريب ونقوذ البشير عند هذا الحد بل نقل ميدان المركة الى علمنا الاسلامي وفرض عليا فرضا ذلك الصراع . والنفس الاسلامية الشرقية بطبيعتها نفس مؤمنه بالله ، عميقة الايمان بالحالق ، وفي رحابها نزلت الاديان السهاوية الثلاث فهي تمق فطرتها حين تتعلق بعفاهيم الالحاد الغربي الاصل الوثني الجذور:

وقد واجه الفكر الاسلامي والثقافة العربية تجارب قليسلة في المجال منها ماكتبه اسماهيل أدهم تحت عنوان ( لماذا أنا ملحد ) وقد كشف فيه عن تحدى نفسي خاص وشخصي يتعاق بالامر الدى دفعه الى هذا الانهيار فقسد كان والده مسلم متزمتاً يضربه في الصباح ليصلي الفجر قسراً بينها كانت أمه تأخذ أختمه الى السكنيسة يوم الاحد في رفق ، وكان هذا هو التحدى الذى دفعه الى الالحاد بعد صراع نفسي حاد .

وهذه تجربة فردية لانتصل بجوهر الدين نفسه ولاتمشل انكارا أساسية التوحيد وليكنها نوع من الانحراف دفسع إلى مهاجمة كل القسم في سبيل الانتصار وتأكيدالذات. وقد ذكر اسماعيل أدهم ذلك في وضوح حين قال وأن الاسباب التي دفعتني للتخلي هن الإيمان بالله كثيرة منها ما هو علمي وما هو فاسني ومنها ما يرجع لبيئتي وظروفي ومنها ها يرجع لاسباب سيكولوجية : لقد كان أني لا يعترف لى محق تفكيري ووضع أساس عقيدتي المستقلة وكان يفرض على أراء الاسلام والقيسام بشمائرة وقد ثرت على هذه الحالة وأمتنعت القد خرج اسماعيل أدهم عن جذوره في سبيل التحدي الشخصي و تأكد ذا ته ، وامن بالعلم وحده ولكنه في النهاية في سبيل التحدي الشخصي و تأكد ذا ته ، وامن بالعلم وحده ولكنه في النهاية كانت ماذا! عندما تعرضت الاسكندرية الغارات أيام الحرب العالمية الما نية وفرغ المنزل الذي كان يعيش من إيراده أنتحر لانه أحس بان مورده قد انقطع . وهذا مفهوم الالحاد . والفرق بيئه وبين مفهوم الإيمان بالله .

والمعروف أن الالحادكسائر أنواع الشرطارى. على النفس أى أنه ليس من طبيعتها .

ولقد كشف درس الطبيعة الإنسانية عن أن في أعماق النفس حاجة إلى التدين بدين ما ، وقد اكتشف الرواد الذين زاروا بجاهيـل الارض أنه لاتوجد قبيلة من البشر بغير دين ، فالذين لم يعرفوا الله مثلوه حسب تصوراتهم فى الالهـة الق أتخذوها لانفسهم وقد ظهر فى كل جيل ملاحده وهراطقه وأعدا للدين ولـكنهم كانوا ولا زالوا قلة غير ذات فاعلية وما تزال الـكتلة البشرية وستظل متدينة ،

والام الجديد الذي تسكشف عنه الدراسات العلمية اليوم، مع تفتيت الذرة وأقحام الفضاء، ومع إنهيار النظريات العامية القديمة هو أن وراء هذا السكون خالق وصانع ومدبر . وقد ظهرت في السنوات الاخيرة ، ولفات كبيرة العلماء المعامل الذين يعيشون كالرهبان خلف الواجهات الزجاجيسة وبين أدق دقائق الاجهزة العلمية تسكشف عن توصلهم باليقين إلى هذه الحقيقة . لقد أنهت مرحلة توزف العلم عند المحسوس والمعقولي . ولذلك فأن العلم المعمليين اليسرا هم دعاة الالحاد وإنما تنطلق دعوى الالحاد من محيط الفلاءة والفلسفة

فطرية وافتراض وليست علماً ، وهي افتراض يقوم في نفوس أصحابه أولا هم تلتمس له الادلة ، وهو قابل للانتقاض والتحول باختلاف العصور والبيئات .

ومناك فلسفات معاصرة ترى أن التحديات الاساسية لها هي في مهاجمة الدين وأثارة النفس الانسانية ضده وخلق جرمن الالحادو الاباحة لإهداف سياسية ورغبة في التسلط على العالم البشرى والسيطرة عليه. وقداستفاد الاستماروالنفوذ الاجني من هذه الموجات والدعوات وحاول استخدامي في الاقطار التي يسيطر عليها وقد كانت الفلسفات المادية أساساً بعيدة عن العلم الحالص وقد حاولت منذ ظهور نظرية أصل الانواع لدارون أن تنحو بالمفهوم العلمي منحا فلسفيا وتتخذ منه ذريعة لتاكيد المذهب المادي القائل بان الدكون يدير نفسه بنفسه ولم يمكن داردن ولا واحددا من العلماء التجريبين أو المعمليين قد قال بذلك والسكنها الفلسفة التي كانت تواجه تحديات معينه في مقدمتها الدكيسة ومفاهيم المسيحية الفلسفة التي كانت تواجه تحديات معينه في مقدمتها الدكيسة ومفاهيم المسيحية المربية وقضايا متعددة تتعلق بالنفوذ السياسي للبابواب وأمراء الاقطاع ثم كانت الفلسفة المادية المتمثلة في التفسير المادي للناريخ والماركسية أعلى مراتب كانت الفلسفة المادية المتمثلة في التفسير المادي للناريخ والماركسية أعلى مراتب كانت الفلسفة المادية المتمثلة في التفسير المادي للناريخ والماركسية هو دين أوربا .

## التسامح

لم يعرف فكر بشرى معنى التسامح كما عرفه الفكر الاسلامى وخاصة فى مجال العقائد المخالفة ، وقد كتب العرب والفوا فى الملل والنحل وكانرا واسعى الصدر تجاه العقائد الآخرى ، وحاولوا أن يفهموها وأن يدحضوها بالبرهان والحجة ، ثم أنهم إعترفوا بما أتى قبل الاسلام من ديانات توحيدية ويخطى ابن حزم في هذا المجال بالنصيب الآوفر ، وقد كتب أبو الريحان البيرونى عن أديان الهند فى القرن الحالم بالنهورة فلم يمس عاطفة أحد من أهلها ، وكان إذا كتب عن نحله يشقرك أنيه هو أحد أبناء تلك النحله لتلطفه فى وصف شعائرها ، وكان كتاب العرب يذكرون جميع المخالفين بكل حرية ، وفى كتاب طبقات الآطباء لإبن أبى أصبه وطبقات المحكماء لابن القفطى وطبقات الادباء لياقوت وفى الوافى بالوفيات المصفدى ، وفى تاريخ حكاء الإسلام البيبق ، أمثله لهذا القسامح فقصد تزجم المؤلفون للنصارى واليبود والسامرين والمجرس كانهم أبناء ملة واحدة (1)

وفى مختلف مجالات المجتمع والفكر ترى هذا التسامح واضحاً فقد بلغ أرباب الديانات الآخرى فى الحضارة الاسلامية مكانا عالياً فكان منهم أطباء الخلفاء واعران الأمراء، ويرجع ذلك الى مفهوم الاسلام فى التسامح مع أهل الذمة وأصحاب الكتاب من الملل المختلفة .

غير أن كلة التسامج لم تلبث أن استعملت في العصر الحديث على نحو آخر جد خطير ، فقد إستعملها دعاة التغريب وخصوم العرب والمسلمين على نحو يدعو الى تساهل المسلمين عن الفيم الاساسية لفكرهم في سبيل إناحة الحرية للحضارة ومن ذلك قولهم : الشرط الأول الحضارة وهو التسامح للاراء المخالفة وحرية الرأى ، ويذهب البعض الى القول بأن السياسة والاجتماع والدين لن ترتقى حق

<sup>(</sup> ١ ) هاالتون جب في كتابه لادب العربي .

تشماماً الحرية شمولا تاما كما شملت العلوم للمادية ، والمقصود من ذلك أن يتجاوز الفكر الاسلامي عن قيمه الكبرى أو مفاهيمه للقيم الانسانية العامة ليفسح المجال للقيم الفربية في السياسة والاجماع والدين وهي مخالفة للفكر الاسلامي مخالفة جوهربة وتامة .

أن الفكار الاسلامي كان دائماً مفقتحاً على الفكر الانساني وعلى مختلف المذاهب والآراء والفلسفات والاديان واكنه كان حريصاً على أن تبقى جذوره وقيمه الاساسية القائمة على التوحيد، ولم يمتنع عن تقبل أشياء كثيرة من هذه المذاهب ماالتمس فيها قرة إيجابيه وتقدما، ولكنه لم تقبلها على علائها، بلصهرها في وتفته وإذابها في كيانه وإساغها أصلا بحيث أصبحت عاملا مجدداً له، دون أن تخرجه من ذاتيته وطوابعه ومزاجه الاصيل.

ومن هذا فان مثل هذه الدعوى إلى التسامح ، على هذا النحو لاغراق الذكر الاسلامى والثقافه العربية في اتون التيارات والمذاهب الغربية التي تمر الآن في مرحلة الانهيار، وحيث تسيطر ايمها وحضارتها على العالم وتحاول أن تنرضها بقوة هذا النفوذ، وحيث أن الفكر الاسلامى واثقافة العربية لاتزال بعد الم تصل إلى مرحلة الموازاة التامة ، كان من حق كل ثقافة أصيلة أن تحتفظ بمقوماتها وأن لاتمكن أى ثق فة أخرى من أن تجتاحها أو تقهرها أو تحتويها .

فهوم التسامح والتساهل اليوم فى هذا المجان ، مفهوم جدير بالنظرو الاعتبار والتوقى والغربيون أنفسهم فى صدر حضارتهم لم تقبلوا الفكر الاسلامى كاملا بل أخذرامنه ماجدد فكرهمولكهم يقنلوا التسامح معه الى الحد المذى يغيرذا تيتهم-

# التطور (التطور والثبات)

التطور قانون طبيعي يعترف به الفكر الاسلامي على نحو ما يعترف به الفكر البشري كله ، وهو يقوم على أساس واحد هو أنه لا يعني التغير الكامل ، فالفكر الاسلامي يؤمن بشبات الاصول العامة والفواعد العليا و تطور الجر ثبات والتفاصيل والفروع ، وفكرة التطور لا نتمارض مع الفكر الاسلامي الا إذا إستهدف القضاء على الجندير والمقومات الاساسية ، أما فيا عدا ذلك فهي طابع من طوابعه : يتمثل في المرونة والقدرة على الحركة والتجاوب معظروف البيئات والعصور ، والفدرة على امتصاص عصاوات الثقافات والتفتح على الحضارات دون الانفصال عن جذورها أو فندان ذاتيتها ومفهوم الفكر الاسلامي هذا عن التطور أقرب وأرثق إنسالا بالعلم من المفهوم الفكر الاسلامي هذا عن التطور أقرب وأرثق المنادية الخالصة عدم وجود شيء ثابت مطلقاً ه

ومفهوم الفكر الاسلامي في التطور والثبات هو مفهوم العلم في شأن الكون والوجود نفسه ، الثابت الاصول والطوابع المتطور الجذور والفروع •

ومفه وم التطور في الفكر الاسلامي يستمد وجوده من قانون الاعتدال والنوازن فكل تجاوز لحدود الصورة أو العاية ينقلب محكم هذا القانون الى نقص أو إضطراب أو إختلال و هناك إجاع بين الباحثين على أن التطور ليس قانونا الخلافيا وليس كلطور أفضل من الذي سبقه بلأن النطور قانون اجتماعي واقعي لا يقتضي مطلقاً تفضيل الطور الآخر على الاطوار السابقة ذلك أن فكرة التطور الاجتماعي أخذت من فكرة النطور الحيوى (البيولوجي) والتطور في الحياه يكون تحسنا وارتقاء وقد تكون ضعفا وإنقراضاً .

ومنا يبدو الفارق بين التطور والتطوير فالتطور يشمل أى تغير يحدث في أرضاع الجماعة سواء في إتجاه تقدمي تصاعدي أو في إتجاه عكسي تنازلي . ثم هو

فوق ذلك ينبن حلى أن دوافع هذا التغيير وعوامله إنما يكون منشؤها ذات الشيء ومردها الى مافيه من طاقات طبيعيه .

اما النطوير فهو على عكس ذلك . يختص أولا بالتغيير التصاعدى الذي تهدف دائمًا إلى طاب الكمال والحياة الأفضل ويتأثر بدوافع خارجة عن طبيعته والقوة الخارجية هي القيادات الاصلاحية والدعوات النقدمية (١)

وهو يعتى الموائمة بين مقتضيات الفكر الاسلامى بما يتضمن من فلسفات وتشريعات ، وبين ماجد فى المجتمع تحت الحاح من هوامل التطوير الضرورى فى مختلف نواحيه الساسية والاقتصادية والاجتماعية ومن هذا فإن التعاور لايمكن أن يسكون قانونا تقدميا : أى أن كل طور أفضل من الطوو الذى سبقه ورجال النظويه يقولون أن التطور يبدر كحركة دائرة ، إلى ا مام والى أعلى ، و تعاور من البسيط الى المركب ومن الاسفل إلى الآعلى ومن الكمية إلى النوعية ،

غير أن التعاور هو القانون الذي يتمثل فيه الجهود الإنسانية وتبدو فيسه أعمال المتكلفين الاختيارية والارادية الى هي مناط الحدكم عليها بالخيروالشروبالخطأ والصواب ثم بمبلغ ملائمتها أو عدم الائتها لصالح المجتمع ورتى الانسانية .

ولما كان مفهوم التطور قد أرتبط أساساً بالفهوم السادى الذى استخلصه الفلاسفة من نظرية داردن فقد قام على مفهوم إنكار وجود الحالق، و برى أن لشأة السكائنات الحية هى نشأة طبيعية أو من ذاتها ولسكن الفكر الاسلاى يرى أنبات الحلة. لله لا الطبيعة ووقوع المحث فى الاخرة ، مع الا بمان السكامل بالفيب، واذاك فان التطور الذى البسته المذهب الفلسفية المادية بمعنى إطلاق الحريات الاجتاعية والفكرية على النحو الذى يصل الى الالحاد والا باحة ليس من الحريات الاجتاعية والفكرية على النحو متقبل فيه . وأن ذلك النحو من الفهم إنما قام في أور ا فى ظروف محلية خاصة وثيس له قيمة حقيقه فى بجال القيم الانسانية فى أور ا فى ظروف محلية خاصة وثيس له قيمة حقيقه فى بجال القيم الانسانية وق. وردت حكمة التطور بمفهومها الاسلا ي فى الطبعات الكبرى السبكي و فى مقدمة بن خلد رزوفى كتاب البدر الطالع الشوكانى قال السبكي و مر كرامات هذه الآدة والتطور

<sup>(</sup>١) راجع محث الدكتور محمد بيصار عن ( العقائد و لأخلاق ) .

باطوار مختلفة وهذا الذى يسميه الصوفية بعالم المثال ويثبتون عالما متوسطاً بين عالم الاجسام والارواح ، واشار ابن خلدون الى أن اهل الدول ابدا يقلدون في طور الحضاره الدول السابقة قبلهم . . الح .

واقد دارس مناقشات متعددة حول التطور والثبات ، بافتراض أن هناك الناقض حتمى بينها ، والوافع أن الثبات يبدو نظريا نقيض التطور والحركة ولكن اذا أنهمنا النظر من الناحية العلمية والوافعية وجدنا أن التطور والحركة ضوابط، هذه الضو بطبعتها ثابته باعتبار المقومات والدوافع الاساسية للحركة والتطور، فالقطار والسيارة والعائرة والصاروخ كلها أجسام متحركة ولكنا في نفس الوقت عكمة الصنع بضوابط ثابته ، تنظم حركتها وتيسر اندفاعها باستمرار ، ولولا هذه الضرابط الثانية لمكانت الحركة عشوائية أقرب الى الفوضى ولما تولدت الحركة قط ، فالقطار يخرج عن مساره اذا أهملب صيانته ، واختلت ضوابعله ، وفقد أحكام صنعه ، والصاروخ ينفجر في قاعدته اذا اختلت ثلك الضوابط .

كذلك المجتمع الانساني مجتمع دائب الحركة والنطور ولكن هذاك ضواط أساسية تنظم حركته ، هذه الصوابط هي القيم الدينية والخلقية ومن هنا لايجوز أن نقول أن هذه القيم ثابته ومن ثم فهي تتنافض مع الحركة ، والواقع انها ضوابط للحركة ، وليست بالقود المعرقة لها ،أما هرلاء الذين يجاولون تصويرها كذلك استنادا الى نظرية المتنافضات فهم لا يتحمقون الحقائق .

#### التعقبك

عبارة وردت على لسان بعض المفكرين فى معارضة الحاسة والعاطفة . والتعقيل هو العمل الذي محتكم إلى العقل ويستند إلى شراهد الحس والتجربة .

والمعروف أن (مصطفى كامل) داعية الوطنية المصرى الكبير كان مصدرا من مصادر الوعى واليقظة ظهر بعد أن أصاب المصريين الهموة واليأس على أثر الاحتلال الريطانى . ومن هنا فقد كانت صحيته عاملا هاما فى إيقاظ لوعى وتحريك المشاعر ودفع النفوس إلى التطلع العاطني والروحي بالحرية والوطنية . ومن هنا كانت حركته مطبوعة بطابع الحاسة والوجدان والعاطفة ولم يدكن فى الامكان أن تبدأ حركة بعث الامة بعد يأس إلا عن طريق تلك الشعارات المثيرة التي تهز النفس من أمثال قوله وبلادى بلادى الدى الله عن طريق تلك الشعارات المثيرة أنت الحياة ولا حياة إلا بك بامصر »

هذه الدعرة الى حمل لوائها مصطفى كامل بعدعشر سنوات من وقرع الاحتلال البريطانى كانت مبعث ثانة ويقظة عارمة بين طبقات الشعب المتعلع إلى الحرية البريطانى كانت مبعث ثانة ويقظة عارمة بين طبقات الشعب المتعلع إلى المرية وقد ظل مصطفى كامل يشدو بمثل هذه الانفام منذ ١٨٩٣ تقريبا إلى أن توفى ١٨٩٨ وفي عام ١٩٥٧ ظهرت الجريدة ونشأ حزب الامة وطلع لطنى السيد بتلك الصيحة الداعية إلى و المعقيل، والمهاجمة للحاسة والعاطفة المنظلاقا من مفهوم النفاهم والمصالحة والالتقاء الانجليز في منتصف الطريق، على النحر الذي مفهوم النفاهم وكروم في تحقيقه، بايجاد طبقة تحمل لواء الحكم في مصر وتوالى النفوذ الاجنبي ولاتعاذيه وتنقبل أوضاعه وتجرى مديع الامور بحرى الاصلاح على مراحل، دون أن يشوم! هذ الطابع من الوطنية الجارفة الذي أقسم بها على مراحل، دون أن يشوم! هذ الطابع من الوطنية الجارفة الذي أقسم بها المطالبة والحربة كامل وصحف وكتابات الحرب الوطني والذي كان يتطلع إلى المطالبة بالجلاء والحربة كاملة.

ومن حق أن يقال أن طابع الحزب الوظني لم يكن طابعا عليا ولكنه كان ضرورة وطنية لابد أن تستهل بها الحركة الوطنية بعد الاحتلال الاجنبي ا

غير أن التهقيل الذي دعا إلية لطني السيد لم يمكن قاصراً على هذا المفهوم وحده ولسكته كان محلطا كاملا معارضا تمام المعارضة لاتجاهات الجزيب الوطني السياسية والاجتماعية الى كانت تتسم بالايمسان، بالوطن وحرارة الدفاع عنه:

The same of the sa

### التغريب

التغريب في أبسط مفهوم هو حمل المسلين والعرب على قبول ذهنية الغرب وعاولة غرس مبادى التربية الغربية في نفوس المسلين حتى يشبوا مستغربين في حياتهم و تفكيرهم وحتى تجف في نفوسهم موازين القيم الاسلامية : ويستهدف تحقيق ذلك إيجاد شعور بالنقص في نفوس المسلين والشرقين عامة وذلك باثارة الشبهات وتحريف التاريخ الاسلاى ومبادى الاسلام وثقافتا وأعطاء المعلومات الخاطئة عن أهله و إنتقاص الدور الذي لعبه في تاريخ الثقافة الإنسانية ، ومحاولة المكار المقومات التاريخية والثقافية والروحية التي تنمثل في ماضي هذه الامتمام توهين القيم الاسلامية والأسلامية والاسلامية والوحية التي التعربية وتقطيع أرصال الروابط بين

ومن مخططات التغريب الحيلولة دون قيام (وحدة الفكر) التي هي مقدمة الوحدة الآمة وبلبة المقول والنفوس بعشرات من المذاهبوالدعوات، وتجميد الغوارق الثقافية والانصادية في الآمة الواحدة، بما يجول دون قيام الوحدة.

وحركة التغريب (Westernism) دعوة كاملة لها نظمها وأهدافها ودعائمها ، وتخدمها مؤسسات مختلفة أهمها التبشير والاستشراق .

ويقول أصحاب ألا تدماج في الاسم الآخرى وتخلق فيهم قدرة قوية على مقاومة تحمول بينهم وبين الآدماج في الاسم الآخرى وتخلق فيهم قدرة قوية على مقاومة النفوذ الاجنبي والغاصب ، ولا سبيل القضاء على هذه المقاومة إلا صهر هؤلاء في بوتقة الفكر الغربي وأخراجهم من قيمهم لينصهروا في قيم الغرب هناك لا يجدوا في أنفسهم مشاعر الخصومة معة، بل يجدوا طابعا من التقبل والانصواء تحت الوية النفوذ الغربي وفكره والرضى به ،

ومن هنا يجرى العمل على أخراج الفكر الاسلامى والثقافة العربية من قيمها وجذورها ومفاهيمها بمحاولة فرض قيم متباينة لا تلتق مع الذوق والنفس والطابع والمواج العربى الاسلامى ويجرى تحقيق ذلك عن طريق ايجاد النخبة والقادة الذين يتعلمون في مدارض التبشير ومعاهد الارساليات:

# التقلم

مفهوم التقدم في الاسلام أنه يدفع الانسان دائما الى امام ، والتقدم في الاسلام هو تأكيد الفيم الانسانية المطلفة ، وهو تقدم كامل شامل ، يعنى تقدم المادى والروحى معا ، وهو تقدم سياسى واقتصادى ومعنوى ، وفي بجال النقدم المادى يتحم أن يحكون هذا التقدم مشروطا بالقيم الاساسية لاخلاقية بغير اذلال للخلق . وذلك انطلافا من مفهوم الاسلام بأن الحوافر الروحية تعطى المادى مثلاً أعلى .

وقد علت أصوات غادرة ندعر المسلين والعرب الى أن الدين معوق عن التقدم على ما نع من النهض وأن عليهم أن ينفصلوا عنه حتى ينقد هوا عدده الاصوات ليست خالصة فى ذعوتها وليست صادفة فيا تبتت من نتائج . ذلك أن الاستعار إنمال كان يريد بذلك أن يخرج المسلين والعرب من ذينهم ليدكو نوا أساس قيادة ولينصهروا فى بوتقة العالمية فتضيع شخصيتهم وطوا بعهم ،

وهي ليست صادقه لانه إذ كانت أوربا قد فالمت ذلك ، ونجعت بالانفصال عن دينها ، فأن المسلمين يفشلون ذائما اذ تحقق لهم هذا الانفصال . ذلك أن أوربا كانت بطبيعتها لادينيه و كانت المسلمية دخيله لميها ولذلك سرعان م لفظتها أو حرفتها ، أما الشرق الاسلامي لعربي وهذا المآلم الرسط بين الشرق والسرب فعد تشكل والدين جزء من ذاته و تدكوينه فهو عصر أساسي جذري لاسبيل الى التخلص منه الااذا اعيد تشكير الامة من جد و الأمري ما زلت الاديان الثلاثه الدكري في هذه المنطقة .

ولذلك فاربح ولة أخراجا سامير والعرب من الدين بعام أرالاسلام بخاسة [ الله هي تجربة مستحبلة دلك لانها مضاده لاتجاء النا ينح مخالفة لروح الدقدم متعارصة معمن ج المسلين ، ذوة موالاسلام لم لل مطلقا خلال اربخه درد القدم والسر الاسلام الذي وقف أو يعف امام التطور أو النهضة والحصاره ، لانه كان

وطبيعته مصدراً البحث العلمي ومنشئا للمذهب العلمي التجربي الحديث . وأن الحضارة الني افامهاكات نناج إبدان المسلمين به وتحقيقهم لدعوة الدالة الى النظر في الآفان واستطلاع أسباب القوة والعاره في الأرض .

وقد أكد المنصفرن من الباحثين أن الاسلام قادر على النطور والحركة على مجال النقدم ولكن ليس الى الحد الذي يراد به من تبرير القيم الغربية ، فأن حقاك يفتح الباب لذوبان المسلمين وتلاشى شخصيتهم .

والراضح أن مفهوم التقدم في الفكر الاسلامي عثلف عن مفهومة في الفكر الاسلامي عثلف عن مفهومة في الفكر الحقوم على و تاريخ الاسلام وحضارته ونهضته يستطيع أن يرسم هذا المفهوم على وضوح ويقرر حقيقة دور الاسلام والفكر الاسلامي في التقدم الانساني حق عدا يقول العلامه الفراسي مسمر:

في نقدم العلوم في الغرب في وقتنا هذا حصل رخما عن العين ، أما دين الاسلام فالمكس من ذلك ، أي لايمكن أل يبتي على قيد الحياه إلا باتشار علاملام فان بين الاسلام والعلوم وابطة كلية ، والغربي إدا صار عالما ترك دينه أما المسلم فانه لايترك دينه إلا إذا صار جاملا وبأي وجه يمكن نسبة النقدم الحالي وجه على النصرائي، والحال أنه ماجا. الابعد خسة عشر قرنا من ظهروه وبأي وجه عد كين نسبه ناخر المسلمين الحالي الى دينهم وفي عام ١٩٤٧م أي بعد مائة واحد عشر سمنة من وفاه ( محد د) كانت دولة لإسلام أكبر من دولة الإسكندر المقدوني عام ٢٠٥١ عند وفاه السلمان سليم كانت أكبر من مملكة الرومانيين وبنا من عام ٢٠٥١ عند وفاه الإسلام مكت ألم سنه و كل من يعرف أله عليمكن الوصول الى مثل هذه الدرجة من الامور السياسية والحربية إلا يعالمه و لتجديد ، .

وفد اشار الى مفهوم التقدم وارتباطه بالإسلام العلامة جو ستاف لوبون حين قال المسأن المسلمين الذين زاروة فى بيته بباريس فى أوائل هذاالفرن:
قَلْ السبب فى أمطاط الشرق هو تركه روح الدين وتشبعه بالعقائد الباطلة وأن حقرة الدين قره أدبية كما أن الشعب الذى يريد الرقى يحب ألا يقطع الصلة التي توبطه بما سيه وقال أن العلوم لا تفيد المسلين إلا إذا افترنت بديهم

#### التكامل

هذا مصطلح اسلامي أساساً يمكشف من فوارق عميفة بين الفكر الاسلامي. العربي والفكر الغربي . فالفكر الاسلامي يؤمن بتكامل وحداته وعناصره الخملقة والتقائما على الهدف الإساسي الفكر وهو بناء شخصية الفرد وبناء المجتمع ، م

وابرز بمبرات التكامل في الفكر الاسلاى هو التوازن والموائمة والتنسيق بيت تبارات الوحدات المختلفة وإتجاهاتها، بحيث يحميها من التعارض أو التصارب أو التخلف ويحول بينها ربين خاق جو من الصراع ، بحيث يا في فروع الاجتاع والسياسة والاقتصاد والغربية والقانون على مفهوم متكامل أساسة بنساء الفرد والجاعة ودفعها إلى التقدم والبناء والنمو وإداء الرسالة الإنسانية الاساسية التي يقوم الفكر الإنساني من أجل بنائها وحايتها ودفعها إلى الآمام ، عندما يتم هقا القاء يمكن لهذه الرسالة أن تحقق غايتها وهذا لايتم إلا بوجود جو من التكامل بين هذه الفروع المختلفة من الفكر تستهدف غاية موجدة و تقوم على أساس فهم واحد مستمد من القرآن والاسلام ،

أما الفكر الغربي فقد قام أساساً على فير ذلك ، بل على عكس ذلك ، قام على أساس الانفصال والتخصص والتباعد، بين كل من أعمال العاملين في بجال الإجناعي والسياسة والاقتصاد والتربية والقانون أو أنه حين دفع هذه الفروع إلى العمل لم يخلق ببنها ذلك الربط الاساسي والحتمى الذي يربط أجزاء الفكر الاسلامي وهو الاخلاق، والارتباط بالتوحيد والايمان برسالة الساء التي يمثلها الاسلام ويرسم القرآن مهجها وطريقها ، محيث يظلل الفكر الاسلامي يستدد منها ويسعى في فلكها ويستمدف الفاية من عمله تحقيق منهج رباني في بجال الفكر والحضارة في فلكم الفري ليس مرتبطا في حركتة بمسئولية عقائديه أو اختلاق تنتظم وحداته كما الذم بذلك الفكر الإسلامي استمداداً من الاسلام والملك فقد حاول دعاة التنزيب التأثير في طابع التسكال الذي يتسم بعالفكر الاسلامي عناه الجنم في جال الحصارة عن هذه الفروع ومن ذلك أعطاء الادب مثلا حرية خاصة تخرج به عن هدف بناء المجتمع ، أو الفصل بين الدين والمجتمع في بحال الحصارة على المناه المحارقة

مَن أُو تِفْرِيغ السياسة من القيم الاخلاقية ، أو بناء الاقتصاد على الاساس المـــادى الحالص بينها هو فى الاسلام لا يقوم إلا على أساس التكامل بين المادة والروح، والدنيا والآخرة .

ومحاولة التجزئة هذه لها إبعاد خطيرة حين يحاول الفكر الاسلامي الاخذ بها عناماً تصرفه عن منهجه الأصيل وتخرجه عن مسارة الحقيق المهتدى باهداف الاسلام ومنهج القرآن .

ولذلك فان الدعوة إلى الشكامل ولفت النظر إليها إنما هي من الأسس التي الله شك فيها التحرير للفكر الاسلامي والثقافة العربية من النبعية والفزو والتغريب ووضعها على الطريق الصحيح.

Ethiopia Library

om projektora postablika. Rojektora postablika

就是我们的是一个人的一定也的是一个的人的一点的意思的

# التورائية

ليسهمناك رأى واحد في كتابات من كتبوا عن التوراه من الباحثين والعلماء الغربيين يحزم بان التوراره المتداولة اليوم هي كتاب سماوي، واحدث ما كتب في هذا المدد عدد خاص من مجلة لايف باسم الكتاب المقدس صدر فو أ بريل و ١٩٦٥ ومن قبل ذلك صدور عديد من الدراسات والأبحاث في الشرق والغرب تشير الى أن التوراه لم تعد كتاب علم وتشريع بعد أن وكل الغربيون أمر العلم وسن الشرائع للانسان \_ على حد تعبير الدكتور أنيس فريحه ، الذي يرى أن ذلك قد جرر الانسان \_ الاورى من تقديس الحرف \_ فشعر انه حر طليق من كل قيد ينظرني الكون بعقله ويحس الجال في روحه ويرى الدكتور فرمحه (١) في محمَّه باسم و نقد التروراه ، أنَّ هذا النقد هو ظاهره عامة في هذا العصر ، من أجل إعادة النظر في الدين والتوكيد على الانسان وعظمته والتقليل من أهمية الحرف وهي عوامل أساسية في الفكر الغربي المعاصر ، حيث الانسان سيد نفسه له أن يفهم الكون بعقله ويري هذا الباحث نقلًا عن عدد كبير من الباحثين أن نقد نصوص الـكتاب المقدس أصحيت اليوم ضرورة من أجل معرفة كتابها وأزمنة وضع مختلف أفسامها ، وقد أدى هذا النقد الى اكتشاف فوارق في الاسلوب وتناتض في الرَّوايات عن الحادثِ الواحد وتبان في الأوام التي يفترض أنها من مصدر واجد ، ويعقب على ذلك بقوله « مما جعل الفول بان كل كلة و كل نقطة من النصوص القدسه هي وحي المي حرفي أمراً بالغ الصعوبة ، ويقول: لقد كان الناس يعتقدون جيلا بعد جيل أن الكتب الخسة الأولى من التوراه ( تـكوين: خروج: لاويين: عدد: تثنية ) كتبها كلها النبي موسى مع أن مثل هذا القول لايرد في التوراه ذائها ، وانه حين طبقت مقاييس البحث العلمي التي استعملت في دراسة وثائع القرون الوسطى ثبت بما لايدع مجالا الشك أن الامر خلاف ذاك (٢)

<sup>(</sup>١) راجع يم عجلة الإبحاث من ٢٧٠ (١) راجع بجلة المعرفة (٤٥) ١٩٦٥.

د والنوراة ، كلمة عبرية الاصل معناها توجيه وتعليم ، ثم شرع وقانون . وقد اطلق لفظ التوراه اعلى الاسفار الخسة المعروفة باسفار موسى بحسبان موسى هو صاحبا (وعبارة الدكتور أنيس فريحه فى هذا الصدد هى (توهما أن موسى مؤلفها) أما فى العربية فأن لفظ «توراه ، يطلق موسعا على كتاب المقدس بحملته: أي بعهديه القديم والجديد (٦٦ كتابا) .

ويقول الدكتور فريحه: لايملم بالصبط من كتبت التوراه ، ليس لدينا أدله قاريخية سوى تلك الى جاءت نتيجة التحليل اللذى والتاريخي النصوص إذاتها . والنص العربي الذي فقد حدث في هذه والنص العربي الذي فقد حدث في هذه الفقرة شبه تسابق الى ضبط صرف السريانية والعبوية ، وذلك بسب ظهور الإسلام وحرصه العبيب على الحفاظ على اللغة التي نول بها الوحى . ويقول الدكتور فريحة أيشا : أن ترتيب الكتاب الذي استقر عليه يعود الى زمن ابعد من الدمن الذي ضبط فيه النص ( والجمع عليه هو بدء القرن الثاني للبيلاد ، ويرجع زمن تاليفها - أى التوراه - الى ماقبل المسيح ، وقد اعترف بقدسيتها في القرن الخامس قبل المسيح ( ععه ق م ) وكتب الانبياء ( ٥٠٠ - ٠٠ ق م ) ولا يعرف أسماء المؤلفين ولا القرن الخامس قبل المسيح ( ععه على أن أقدم كانب قد ظهر في يبوذا في القسم ويتميز أسلوب هذا الكانب بدقة الوصف والحرارة الدقيقة التي تشبيع في كناباته ويتميز أسلوب هذا الكانب بدقة الوصف والحرارة الدقيقة التي تشبيع في كناباته وجاء بعده كانب ديق اخر دون تاريخ شعبة ( شمالى ) فلسطين وجاء كتاب أخرون متعدهون .

ويقول الباحثون أن الشروع في دراسة التوراه دراسة نقدية لم يبدأ الا بعد القرن السابع عشر حيث جرى تطبيق قواعد النقد الادبي على التوراه وأن ذلك جاء نقيجة مباشرة المثورة الانجيلية صد المكنيسة البابوبة و جدف التخلص من اربقة التقليد المكنسي و هندم أن تقدم العلوم ساعد على نقد التوراه حيث آلار اليناقيض الواضح بين ما أثبته العلم وما جاء في النوراه شكا وقلقا روحيا وأبرز

هذه التناقضات أن التوراه قالت أن الارض الابته. وعندما اتجهت أفكار الربين إلى الادب الاغريق والروماني أحدث ذلك رد فعل ضدالكتاب المقدس وظهرت الدعوة إلى أن الفكرالشرق لايتلائم مع روح أوربا، وقد أشار الدكتور أبيس في محه الى ما أصاب التوراه من تغيير وتحريف. وقال أن هناك اغلاطا منشؤها السهو والسكسل والملل ، أو ضعف النظر ، وإذا كان الناسخ غير امين في عسله عندما يعرض كلمه لايستطيع قرائها فانه يعمد إلى تغيير السكامة أو تحوير النص بكامله ليستقيم المعنى فضلاهن أن كثيرا من هوامش الملقين والشراح كانت تحشر في المتن ولم ينج نص التوراه من كل هذه الافات ، فجاء نصها مشوها قلقا فامضا في كثير من الاسفار ، وقد جرت الدراسات إلى نقد التوراه من شخصيات تاريخية أم اسماء وهمية .

واعتون التورآه وأدبا ، في نظرالباحثين أوقسها كبيراً منها اعتبر من الفنون الادبية ويرى بعض النقاد أنها دراما بطلها دبوه ، يبدأ الفصل الآول بقصه الحليقه وظهر والانسان الآول فيتع في الحجابية ويطرد من الفردوس ويرى قسم آخرانها أفرب إلى الملحمه و ملحمة الحلاس ، ويقول الدكتور فريحة أن من نتائج هذه الدراسات النقدية للترواه أن اخذ الانسان في أعادة النظر في نشأة الدين .

وقد جاء في دراسات الكتاب المقدس في مجلة لايف ان التوراه أوسع الكتب انتشارا ومن أكرها اثراً في تاريخ البشر ولكنها مع ذلك كناب كتبه الااسان وأن مؤافية محملون أحماء ذائعة الصيت مثل : (بسياه ، ايزبكييل ، جربمياه ، القديس بول ) . ولكن أغلب كلماته كتبها اشخاص آخرون لايمرف احد من هم ولايمكن معرفتهم في يوم من الايام ، فقد ظلل الوجي الالمي إلى الانسان ينتقل من الاب إلى الابن ألف سنة تقريباً بعد الراهيم من عد أن يكتب وبعد ذلك فقط بدأ اليود في قدوينه و كان ذلك قبل ألف سنة تقريباً من ملاد المسيح فأخذوا يسجلون القصص والقصائد القديمة وأضافوا الها قصص

وقد استازم الامر أن تعاد كنابة نفا نفهم عدة مرات وأن ينقل وينسخ ، مما أوجد فرصا عديدة لاتحجى التغييرات كثيرة لاحد لها بعضها مقصود والبعض الاخر غير مقصود " ولما بدأت المسيحية تنتشر بسرعة ازدادت الحاجة إلى عمل نسخ جديدة لاسيما العهد الجديد ، وأخذ كثير من المؤمنين يصنعون نسخا لانفسهم أو كان احدهم يقرأ بصوت مرتفع في (النسخ) بينما كان يتلقى عنه ما يقرب من أثنى عشر ناسخ ، وهذا ما مهد العاريق لاخطاء أكثر و أكثر ، لذلك يقرب من أثنى عشر ناسخ ، وهذا ما مهد العاريق لاخطاء أكثر و أكثر ، لذلك فأنه لا يوجد اليوم أى نص (أصلى) لاى جزء من الكتاب وربما حوى العهد الجديد تغييرات أكثر و ابلغ من العهد القديم . (١)

وقد اشارت هذه الابحاث إلى أن السكتاب المقدس كتب أول ماكتب بالمغة العبرية القديمة واللغة السكتوينية أى الاغريقية الاأنه عاش أكثر ما عاش فى النوجمة: وقالت الابحاث أن كل الترجمات ناقصة قاصرة، وكانت طريق المترجمين عفوفة بالمخاطر والصعوبات فقد عجز القديس جيروم نفسه عن ارضاء السكنائس المعاصرة له والتمشى مع ذوقها وميولها . .

و بعد فان هذه الدراسات (الاوربية وماقيل فيها يفوق ما أوردناه) إنما تمثل موقف الفكر الغربي نقداً واثاره للشبهات حول صحة التوراه الموجودة الآن وصلتها بالتوراه المبرلة من هند الله ، وهذا كله معروض القول في هواجهة الحلات الاستمارية والبشرية والتغريبية الحطيرة ومحاولاتها في اذاعة التوراه وتوزيعها في العالم كله من حيث أنها وثيقة تاريخية ودينية ويؤخذ من احصاء جعية التوراه في العالم كله من حيث أنها وثيقة تاريخية ودينية ويؤخذ من احصاء الحالم المقدس نقل اله١٩٤ لغه غير اللغات الاوربية (عام ١٩١٨) ويقدرون عدد النسخ التي وزعت من التوراة في العالم وفي جميع اللغات التي ترجمت اليها بأكثر من ٣٠ مليون نسخه وقد عمد كثير من المكتاب وخاصة الادباء المهجرون وفي مقدمتهم جبران خليل جبران وميخائيل نعيمه إلى نقل أسلوب التوراه إلى الآهب العربي وقد وصف ميخائيل نعيمه بانه ربيب نقل أسلوب التوراه إلى الآهب العربي وقد وصف ميخائيل نعيمه بانه ربيب الشكوين الذي تغذي بالعهد القديم من ايات شعرية نافذة العبير السحرى مثل

<sup>(</sup>١) عن بحث الله كتور أمير رضا \_ الوعى الاسلامي\_ مايو ١٩٦٦ ﴿

المزامير وشعر الجامعة وسفر أيوب وقشيد الالشاد حيث لاتخلو مقال من مقالات العيمه ولا يخلو وأحد منها من تعبير شعر ديني أو من آية أو بعث يا يات برمتها ويطلق على هذه النهج : الاسلوب التورائي وهو أسلوب عرف منذ راجع ابراهيم اليازجي ترجمة الاناجيل التي قام بها الامريكيون في أوائل القرن وقد رغب اليازجي أن يتصرف في بعض كلمات الترجمة ويتخير ألفاظها ويزيل عجمتها اليازجي أن يتصرف في بعض كلمات الترجمة ويتخير ألفاظها ويزيل عجمتها ويخلصها من فساد التركيب وسوء التراكيف فحيل بينه وبين ذلك ومنع منه ، وبذلك نشات لغة تورائية عامية ركيكة التركيب وقد حاولت هذه اللغة غزو وبذلك نشات لغة تورائية عامية ركيكة التركيب وقد حاولت هذه اللغة غزو اللغة العربية الفصحي بمحاولات جبران ونعيمة ولكنها تراجمت بعد فترة من الزمرب عاجزة عن تحقيق أي تحول في الاسلوب العربي القرآني المصدر.

وكان المستشرقكاتمفاير قد أشار في ترجمته لجيران ألى أن تاثير الترجمة العربية للمتوراة ظاهر في أسلوبه وخاصة فيها يتعلق بالرموز والاستعارات والمجازات.

و من الحق أن يذكر أن ( التوراة ) كانت مستوحى المكتاب فىالغرب أمثال فكيور هيجو ولامرتين وجوتيه وتوماس مور والفردى دى فنى وملتون

أما في اللغة العربية فان الدكتور أنيس فريحه يشهد بأنه ايس لها أثر كبير في الآدب العربي فيا عدا محاولات جبران ونعيمة التي أخفقت ، فليس هنداك غير محاولات ساذجة من بعض الشعراء الذين يكتبون قصيدة النثر يستعملون فيها عبارات الحلاص والخطيئة وغيرها وهي كلمات ليست أصيلة في الفكر ألعربي وفي نفس الوقت يمكن القول بان القرآن المكريم والحديث النبوى قدكانا ولا يزالان المصدرين الهامين من مصادر الاسلوب الادبي والاداء الفكري والموضوعي، وفي بجال الدراسات العلمية والاجتماعية والسياسية والافتصادية وليس في بحال القصة أو التاريخ وحدهما

وفضلاً عن ذلك فقدظل القرآن بعيداً عن كل إنهام بالحاط والاضطراباً و الشك حول نصه أو مضمو تهفضلاً عن أنه لم تثبت قط أىممارضة في نصوصه لأى نظريات علية حديثة أو اختلاف مع المنهج العلمي الحديث من الحبيبة مصدوم أو مضمونه أو النصوص الواردة فيه .

وقد حاول الدكنور طه حسين أن يقف منه مرقف كتاب الغرب من التوراه بنقد النص الآدبي أو التاريخي والكنة فشل فشلا فاريعا وتحطمت محاولته. ومحاولة تابعيه أمام وثاقة النص القرآئي وسلامته ، وحجز الشبهات الني جمعها الدكتور طه حسين من المبشرين والمستشرقين عن أن تقدم شيئا له أهميته أو من شانه أن يثبت أمام التحقيق العلمي أو العقلي :

#### التوحيل

يقسم الاسلام بسمة واحدة كبرى أصلية تمثل محور هقيدته وشريعته ونظامه الاجتماعي كله قلك هي والتوحيد ، وعليها تقوم الفواعد الاخلاقية والفكرية والممتانة والوجدانية جيما وهو الله الذي لا اله إلا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحن الوحيم ، والتوحيد هو مفهوم الفطرة السليمة التي تقمثل في أنه لا معبود ولا خالن ولا رزاق ولا ضار ولا نافع غير الله سبحانه وتعالى .

والترحيد في مفهومه الاصيل هو أن يثنى الإنسان ربه في كل أعاله ولا يرى سبوى الله وحده سيدا وهدفا ، فليس غيره من يخشى أو إليه يلتجيء أو يستند، فاذا عرف الإنسان مفهوم الترحيد معرفة كاملة دفعة ذلك إلى الصدق والحثيث والشجاعة فلا يرى غير الله ولايخشى سواه . ومن هذا المفهوم نفسه يقوم كيان الفكر الاسلاى كله في مختلف الجوانب السياسية والاجتاعية والاقتصادية :

وقد وقع البشرية في اخطاء الوثنية والتعدد والشرك والإنكار الكلى وتألية البشر وغيرهم نتيجة لقصور في الادراك وخطأ في التصور وقد وصل بها ذلك إلى مراحل عديدة من الاضطراب والتخبط والبعد عن مناهج العدل والحق .

ذلك أن مفهوم التوحيد في الاسلام إنما يوسم دائرة كاملة للجتمع والعكر الإلمساني كله قرامها سيادة الإنسان للكون تحت حكم الله والتقاء القيم الروحية بالقيمة المادية ، وإرتباط القلب بالعقل، والدنيا بالآخرة . ومن هنا فان جوهر الاديان في مفهوم الاسلام واحد لايتغير وإنما نشأت الانحرافات بمرور الزمن والدين واحد على لسان جميع الانبياء والرسل شرع لسكم من الدين ما أوصى به نوحا والذي أوحينا إلياك وما وصينا به إبراهيم وموسى وعيسي أن أقيموا الدين ولانفرقوا فيه ، وقوام التوحيد أعلاء الله سبحانه عن الشريك والشبيه وشجب عبادة الاصنام والانجاه إلى الاعتقاد بوجود الله عن طريق التأمل والبصيرة والعقل والدايل والايمان بقوه عليًا مسيطرة .

والتوحيد؛ غير الثنوية وغير التثليت بما تقول به بعض والمذاهب الاخرى

والتثليث ليس خاصا بدين معين فان بعض الإديان الفديمة غير المنزلة فيها تثليث خاص بها . وهناك النالوث الفرعوني والاغريق والهندى .

أما في الاسلام فان الله مزه عن المشابة والمشاكاء وأؤه لا يجوز عليه اتحاد وتركيب بل لا يجوز أن تتناول التكام في ذاته المفدسة بمقولنا القاصرة وليس كمثله شيء و ولا يحيطون به علما و ولا شك أن الإديان كلها قامت على المنوحيد والحن بعد وفاة الرسل تدخل الامم إلى تعاليمهم جميع أهوائها الموروثة لها من الوثنية الاولى من التشبيه والتجسيد والتعديد في ذات الحالق ، أما الاديان في مبادئها فكانت بريئه من ذلك كلمه وكان اتباعها الأولون على غير ماعليه اشياعها الاخرون (١) .

ويقول الدكتور حسن صعب أن قاعدة الاسلام الازلية هي الاعتقاد بوجود الله التي لانتغيير يتنير والزمان والمكان.

وحقيقة كونه واحد هي حقيقة لايانتها الباطل من قريب ولا من بعيد وكل الدعوات الباطلة بتحدى هذه الحقيقة بالانكار والمبالاه و يتحداها بال في والاستهزاء بـ

و تعطى ه يهدة التوحيد للسلم أعلاءاً لله سبح له على كل عظيم ، فلا تعبد الافراد ولا الابطال ولا الصالحين ولا لاولياه و تقدر أعمال الناس بأعمالهم لاباحسابهم ولا مكانتهم المادية ولا أصولهم ولاألسامهم والتوحيد هو الذي يقرر المفهوم المطلق الذي يفتح الباب بين الإنسان والله سبحا 4 عي مصراعيه بغير واسطة أو وصايه .

<sup>(</sup>١) محمد فراد وجدى \_ كَبْرُ الْأَسْلَامُ وَاللَّمَةُ .

, وإذاسالك عبادى في فانى قريب ، وفي ذلك فول الرسول وإذا ( سالت فاسال الله وإذا استعنت فاستعن بالله) .

فالله خالق كل شيء وإليه يردكل أمر ولايقطع قضاء إلا بأذه (والله في العقيدة، الاسلامية وجود كامل متصف بالحياة والعلم والقوة والارادة . ولله المثل الاعلى) وليس كثله شيء ، وهو واجب الوجود ـ والإنسان وفق هذا الماهم من التوحيد : حر مسئول ، لا يقر بالجبرية ولا يقبل بالقدرية .

A CONTROL OF THE PROPERTY OF T

on the first of the same of the same of

City A. C. C.

To Calles

1 de 1 de 1 de 1

K. H. LARING

Make of William

Later to the property of the second

### الثورة الفرنسية

شغات الثورة الفرنسية حيرا كبيراً في القكر الاسسلامي الحديث وعدها كثيرون مصدر الهضة واليقظة في العالم الاسلامي والآمة العربية ورتبوا على وجودها كل مظاهر التقدم الفكرى والاجتهاى ولم يسكن هذا هو الحق عوجه من الوجوه، فقد بدأت اليقظة في العالم العربي كحركة طبيعية تلقائية داخلية عرفها التاريخ الاسلامي في عديد من مراحله ، حيث تنبعث الحركة من الداخل والكن أصحاب هسنذا القول كانوا دائما هم دعاة التغريب وصنانع المستشرقين والماملين على عاوله صبغ اليقظة العربية الاسلامية الحديثة بطابع خرى وبالما تتسم هذه اليقظة بعروبية وإسلامية المصادر والبواعث والمراحل المختلفة .

والثورة الفرنسية حركة غربية مرتبطة بالمجتمع الإوربي ولها بواعثها الق من أهمها : عَاولة حصول طبقات معينة من المجتمع كانت معزولة عن الحياة على حقها في الحرية والعمل والمشاركة في النشاط السياسي وأم هدده الطبقات هم اليهود حواليهم يغرى قيام هذه الثورة :

ويمكن القول بأن الثورة الفرنسية كانت بمثابة رد الفعل الذي واجه الفكر الغرب في العصر الحديث بعد إتصاله بالفسكر الاسلامي فان الحربة والإخاء والمساواة وهي شعارات الثورة إنما أستمدت أساسا من الاسلام وهي حلقه من طلملقات المتصلة بتأثيرات الاسلام في الفكر الغربي والجمتم الاوربي والتي بدأت يحركك لوثر وكالفن وقد تمثلت في أولا: إلغاء الوساطة بين الله والناس ثم تمثلت في الولا: إلغاء الوساطة بين الله والناس ثم تمثلت في العربة ثم في الدعوة إلى إلغاء نفوذ الإشراف ورجال الدين وعود الفوارق بين الطبقات .

وقد أشارت إلى هذا المعنى واكدته ابحاث كثيرة، ماالت الى الاعتقاد بان الثورة الفرنسية بروحها كانت وليدة التعاليم الاسلاميه والتراث العربي . فنى القرن الثامن عشر كانت الثقافة الاسلامية قد أثرت إلى حد كبير فى أذهان مفكرى أوربا وادبائها والفرنسين منهم خاصة . وكانت كلمات عمر بن الخطاب من مثل قوله و متى أستعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم احراراً ، هى الأصل فى رجال الثورة الفرنسية و يولد الناس ويعيشون أحراراً متساوين فى الحقوق، وقد ثبت أطلاع مفكرى فرقسا وفلاسفتها على التراث الاسلامى أطلاعا كبيراً يقطع بهذه الصلة التى لاريب فيها وهى أنهم تأثروا بما وقفوا عليه بمن مفاهيم الاسلام في الحكم والشورى والعدل والمساواة .

و يتصل بهدذا ماذكره رئيف خورى فى كتابه عن الثورة الفرنسية نقلاً عن رفاعة الطهطاوى حيث يقول : وقرأت جزأين من كتساب روح الشرائع لمؤلفه مو نيسكيو ويلقب عندهم بابن خلدون الافرجى ، فرسسكو إذن أطلح أطلاعا مؤكدا على آراء فيلسوفنا الاجتماعي أبن خلدون فها الذى يمنع أن يسكون روسو وسواه من مواطنه قد أطلعوا أيضا على الشيء أكثر من التراث الاسلامى .

ويقول الوايس من المعجب أن يستعمل المفكر الفرنسى روسو كلة جارية أبن قدامه وعهدا وميثاقا عنى جبين كتابه الذي كان إنجيل الثورة الفرنسية كالقبوم، أو ليس المعجب أن نقول جارية للخليفة: (أعطينا عبدا وميثاقاوأعطيناك سما وطاعة فان وفيت لنا وفينا لك وأن نزعت إلى غير ذلك فاننا تركنا وراءنا رجالا أشداداً والسنة حداداً) وفي هذه السكليات المعدودات زيدة المساولي الرسكزت عليها الثورة الفرنسية .

و معنى هذا أن الفرنسى الحديث تتلذ على المسلم العرنى القديم ، ومن غرسك أن إطلاع فلاسفة فرنسا وكتابها على الفكر الاسلامى أد خاق فيهم أستعداداً نفسيا كبيرا الثورة \_ هذا هو الواقع الذى أنكر حكتابنا العرب والمسلمون حين كتبوا عن الثورة الفرنسية وصوروها على انها كانت بعيدة الآثر في الفكر العربي الاسلامى دون أن يذكروا أنها استمدت وجودها منه أصلا ، ومن الحق أن يقال أن كتابات أدبا ثانا عن الثورة الفرنسية إنها كانت تحاول أن تصور عظمة فرنسا وتاخر العرب والمسلمين لتلتى ظلا من التبعتة والاحجاب بالغرب والولاء الفكرى م ٨ \_ الشبهات والاخطاء الشائعة

والسياسى دونأن يعرف هؤلاء أبعاد الهدف الذى اتخذوا مخدوعين كمخالب قطط 4 ، ذلك الحسدف هو أعطاء الثورة الفرنسية مسحة قداسة حتى تخفى بواعثها الجفيقية التي كان من وراثها اليهود .

ذلك أن ماحقته الثورة الفرنسية باعتراف قطب من كناب فرنسا هو حوستاف لوبون وكان سيتحقق طبيعياً دون قيام هذه الثورة، ولكن الهدف من الثورة في تقدير الإنجاكان في أن يصل اليهود إلى مقاليد الإدوار السياسية ومكان الصدارة ليس ف فرنسا وحدها في أورباجيها، وإذا كانت مبادىء الثورة الفرنسية كانت ذات أثر في العالم الاسلامي فان هذه المبادىء أساسا هي بضاعة الاسلام والعرب ولاضير من أن ترد إليهم، هذا مع التأكيد الواضح على أن ميثاقا لحقوق الإسان قد وقعه أمراء الماليك في مصر الشعب بقيادة علمائه عام ١٧٩٧ حيث لم تمكن أثار الثورة الفرنسية قد وصلت إلى الشرق وقبل وصول الحلة الفرنسية عا يؤكدان يقظة الشرق ونهضتة إنهاكانت مستمدة من أعماقه وأن الاحتكاك الغربي قد وسع الجوانب وليكنه لم يمكن المصدر الأول ولا الباحث الاسبق أو الوحيد،

# الجرح والتغديل

كان من أعظم ماقصد إليه مفكرو الاسلام فى سبيل توثيق والنص، وحمايته من هجوم خصوم الاسلام والغزو الفكرى هو أنشاء علم الجرح والتعديل أو علم أسماء الرجال وهو ميزان دقيق يسكشف خصائص الباحثين والثقاة بصفاتهم ويجعل من سواهم موضع الشك والريبة ومن ثم فلا يؤخذ العلم منهم .

وقد وصف المدكتور أسبرنجر هذا العلم بقوله ا

لم تعرف أمة فى التاريخ ولاتوجد الآنعلى ظهر الارض أمة دققت لإختراج فن اسماء الرجال الذى فستطيع بفضله أن نقف على ترجمة خسهائة ألف ( نصف مليون ) من الرجال المسلمين ، وقد إلتزم المحدثون الصدق والصراحة فى دراسة هؤلاءالرجال وجميع ما يتصل بهم و ما يدل على تفوقهم و يقظتهم وأحتياطهم و تساهلهم.

ويمكن أن يسمى هذا العلم بعلم والسكشف عن الصبهات، التى يدسها اعداء الفكر الاسلامى وخصومه ، والتي تحمل أحيانا طابعا بارعاً وظاهر امتقبلاو صياغة براقة ربما خفيت على البسطاء والغافلين عن خطر من لبسوا ثوب الاسلام وعملوا على هدمه من المداخل من اتباع المجوسية والباطنية والديانات القديمة والفلسفات الغنو صية والوثنية .

ومن هنا فقد حرص مفكرو الاسلام على وضع قواعد عامة لعلم المكشف عن الشبهات من شأنها أن تسكشف هؤلاء الحصوم وأن ترد النساس إلى الحقيقة وأن تفيم حصانة دائمة ويقظة مستمرة إزاء مثل هذه المحاولات في مواجهة هذه الشبهات.

وقد أصبح هذا المنهج الذى أصطنعه رجال الحديث من بعد ضروريا فى عنتلف بجالات الحياة الفسكرية العربية الاسلامية وذلك السكشف عنحقات الامور فى حياة الباحثين والمفسكرين ومعرفة اتجاهاتهم وهوياتهم وطوابعهم .

وقسد وجه هملم الجرح والتعديل إهتمامه إلى عدة عناصر هامة في هذا الجال نهما :

أولا ـــ لابد من معرفة تاريخ الرجال وأهرائهم قبل معرفة أقوال الرجال. ثانياً ـــ لابد من إلقاء نظرة شاملة على الامور ، لانظرة جزئية .

ثالثًا \_ كل قول يؤخذ منه ريتزك الا قول الرسول المعصوم صلى الله عليه وسلم .

رابضاً ــ السلم والمعرفة ملك للناس جيما ، أما الفكر والثقافة فرتبطان بالمقول والارواح ولكل فكر قيمه وأسسه ومفاهيمه .

خامساً \_ يرفض قول أصحاب البدع والأهواء .

سادساً ـــ لابد من وجود مطابقة اخلاقية كاملة بين حيــــاة كل باحث مفكر وبين فـــــــــره.

سابِماً ـــ لايقبل رأى من لاتتوفرفيهم الثقة الاخلاقيةوالمدالة والـكرامة -

و إذا نحن راجعنا تاريخ المسكر الاسلامي و تطوره وجدناه قد واجة نوعين من التحدي .

( النوع الأول ) : التطور الانساني في قطاعه الافتى والرأس (١) الافق مع تغير الازمنة (٢) والرأسي مع اختلاف البيئات

(النوع الثانى): يتمثل فىالتحديات الحارجية المتمثلة فىالفلسفات والاديان والمذاهب القديمة التى تحاول فرض مفاهيمها وتفاليسهما. وقد حاولت هدفه التحديات هدم أو تدمير مفومات الفكر الاسلامى، وقد تمثلت هذه التحديات فى دعوات أو حركات مختلفة: كالراوندية والبابكية والحرمية والمقنمة والباطنية وغيرها.

وقد أثارت هـذه الفرق عديدا من الشبهات والقضايا التي نقلتها من الاديان والفلسفات القديمة : كالمجوسية والزرادشتية والمانوية والمزدكية ، وذلك لمحـاولة

تغيير جوهر الفكر الاسلامى وتحويله عن قيمه الاساسية ، وقد أنصبت هذه التحديث على تحريف مفهوم التوحيد والذبوه وما وراء المادة والبعث والجزاء واثارت إلى جانب ذلك دعوات إلى الالجادوالا باحة، كاأثارت دعوات إلى الوثنية والتعطيل . كا أثارت قضية ظاهر الكلمات وباطنها وذلك يقصد قطع الصلة بين الممانى والدكلمات والباس العقائد الوثنية ثيابا اسلامية تهدف إلى زعزعة إيمان الناس في الاسلام وأعادة بعث دياناتهم القديمة وإدخالها في الاسلام .

وقد استطاع المفكرون المسلمون عن طريق علم السكشف عن الشبهات دخص كل هذه المفتريات بعد كشفها وكشف الدعاة عنها ومن ثم فشلت هذه الدعوة كما فشلت دعوات كثيرة من قبلها ومن بعدها .

#### الجبرية

حاول كتاب التغريب وصف الاسلام بالجبرية لموقفه من قضية القضاء والقدر، وفى ظل مرجلة الصعف التي مرت بالعالم الاسلامي، هذه المرحلة التي يحاول خصوم الاسلام عزو أسبابها إلى الاسلام ، والواقع أن مفهوم القضاء والقدر مفهوم إيجان بناء وقد كان مصدر انتصار المسلين وقوتهم ، وكان قوة دافعة في حياتهم فهو ألذى حرضهم على أن يهبوا أر واحهم خالصة لله فلا مخشون الموت ، ولفد فرق المسلبون دواما بين التوكل على الله مع العمل والحركة وبين التواكل ولقد كانت الشبة التي يثيرها خصوم الاسلام دراما نتركز في القضاء على هذا الفرق الواضح ،

ومن هنا كان وأصطلاح ، الجبرية التي أريد به أقرار مفهــــــرم التواكل والاستسلام للاقدار وهو غير ماعرفه الاسلام .

وقد انتشرت فكرة الجبرية فى القرون الآخـــيرة السابقة لحركة اليقظة الاسلامية المسدر، نتيجة لاننتشار مفهرم خاطى، جاء فى أطواءالتصوف حـين تأثم بالمذاهب الآغريقية والغنوصية الشرقية فيها يتصل بالقول بوحدة الوجود والحلول والاتحاد وغيرها من المفاهيم البعيدة عن جوهر الاسلام المطهوع أساساً بطابع الوحدانية الخالص.

وذلك فقد كانتأرلى بواعث حركة اليقظة الاسلامية التي إنبثقت من الجزيزة العربية والازهر قائمة على الترحيد وفي مراجبة خطر الجبرية التي ليست من أصول الاسلام . وإنما جاءت انحرافا عن مفهوم الاسلام الصحيح وأطلق على دعوات التواكل والاستسلام الاقدار على النحو الذي خاق شبهات عديدة حول موقف الاسلام الواضح إزاء العمل والمسئولية الفردية الى هي عماد مفوم الاسلام .

ومن الحق أن يقال أنه ليس فى مفهوم القدر الاسلامى مايميت شجاعة المسلم أو يؤدى إلىفتور همته،وأن هذا القدر سرادف لسنة الكون التى تهيمن على جميع أعمال الناس وقد اكب القرآن حرية الإنسان وتأثير إرادته فى عمل الحير والشر.

#### الجهاد

الجهاد فريضة من فرائض الاشلام الاساسية: تعنى حماية الفكرة والامة من عدوان المعتدى والتأهب الدائم والاستعداد المتصل بحماية النفوس وإعدادها وحماية الثغور وحراستها ، وليس هو بمفهوم القتال والحرب إلا في حالة واحدة هي العدوان .

وتنمثل في آم القرآن الواضحة و وأعدوا لهم ما أستطعتم من قوة ومن رباط الحيل ترهبون به عدو الله وعدوكم ، فهو ليس قتالا ولا يـكون أبدأ عدوانا وإنما هوأرهاب وأشعار باليقظة الدئمة و ود الذين كفروا لوتففلون عن اسلحتكم وأمتعتكم فيميلون عليكم ميلة واحدة، و والجهاد، هو الركن السادس للاسلام فقد أمر الشارع بالجهاد صونا لـكيان الآمة الاسلامية من أن الاعتداء الخارجي وحفظا لحدود الدول الاسلامية من أن يخترقها العدو ، وقدد أجمع الائمة على أنه فرض كذاية بيب على أهل كل ثغر أن بقات الوا من يليهيم من العدو فان عجروا ساهده من يليهيم من المسلمين .

ولسكن كلمة والجهاد، في دراسات المستشرقين والمبشرين قد لقيت عنتا شديداً وأثيرت حولها الشبهات المختلفة، وحوربت أعنف الحروب، وكانت آيات الجهاد في القرآن تلتى من الاستعار والتبشير ومائزال تلتى حربا عنيفة، فقد كانت الدوق إلى جهاد المستعمر عن طريق مفاهيم الاسلام من أخطر الاسلحة التي كاوه بها الامة العربية النفوذ الاجنبي، حتى لقد حرم المحتلون الفرنسيون في الجزائر تدريس ( الجهاد ) في آيات القرآن أو في أبواب الفقه .

وقد أنسع هذا المفهوم المنحرف في الهند، فقامت دعوات أبدها الاستمار تفسر القرآن تفسيراً جديدا يؤول فيه مفهوم الجهاد بما لايناقض الوجود الاستعارى البريطانى غير أن أقطاب الاسلام ما لهثوا أن كشفوا هذه الحدمة .

#### الحرية

المحرية فى كل فلسفة مفهوم . ولها فى الفكر العربى الاسلامى أر فى مفهوم وأهمق مضمون، فهى الحرية بمعناها الشامل القائم على حماية حريات الآخر نوعلى تقدير التبعة إلى جوار تقدير الحرية . وهى بمفهوم الشريعة الاسلامية . والقدرة على عمل كل شىء لايضر بالغير ، والحرية حريات :

- (١) فالحرية ضد الرق ، فبلا يـكون الإنسان ـ رجلا أو أمرأة ، مسترقا أومملوكا لغيره ، ولا تـكون الامة محتلة أو مستعبدة بل تملك حريتها :
- ( ٧ ) الحرية هي حق الدفاع عن النفس أمام القضاء (٣)حرية الرأى هي حق النفكير والحكم على الاشياء .
- (٤) الحرية فى التعليم فى مواجهة الجهل، والحرية فى التعليم حق للرجل والمرأة (٥) الحرية فى الاعتقاد والحربة فى القول.
- (٣) حرية التملك ، وشريطة هذه الحريات كلها فى الاسلام أن لايسكون فيها طغيان على حربات الآخرين ، وقد كفل الاسلام حرية العقيدة ( لاإكراه في الدين ) ودعا إلى تحريز الفرد فسكريا وتحريره منالرق الاجتماعي فوسع مناقد

فى الدين) ودعا إلى تحرير الفرد فكريا وتحريره منالرق الاجتماعي فوسعمناة المعنق والحرية وحصر الرق في أضيق نطاق ، محاولا تصفيته على الندريج ،

داعتمد كرامة الإنسان قائمة على أساس الإخوة، وجعل الاسلام الحرية السياسية قائمة على الشورى وجماع نظرة الفسكر الاسلامى فى الحرية هىأن الناس جميعا ولدوا أحراراً، لافضل لعربى على عجمي ولا لاسود على أبيض إلايالعمل النافع وما يراه فلاسفة اليسار من أن الحرية هى إلغاء استغلال الإنسان الإنسان الإنسان وما بن جوانب مفهوم الحرية فى الاسلام ولكنها ليست الحرية كلها، وما يراه بعض فلاسفة الغرب من اطلاق الحرية بغير حدود فلا يقبله الفكر الاسلامي لانه يراه دعوة إلى تحطم قم المجتمع التي تحميها الحرية.

ومفهوم التوحيد في الاسلام هو أعلى مفاهيم الحرية حيث تتحرو النفس

الإنسانية والعقل الانساني من قيود الوانية وعبادة الفرد والعبودية أندير الآله الواحد الآكبر، وقد القت دعوة التوحيد أمام الانسانية الضوء الصادق فررتها من كل قيود العبودية : هبودية العقل والنفس وخلصتها من عبادة ما غير الله وفتحت الطريق أمامها إلى فهم الحقائق السكبرى

فالحرية في مفهوم الاسلام هي ضد العبودية والرق والوثنية والظلم، وهي حرية الفرد والمجتمع جميعا ، ليست حرية المجتمع على حساب الفرد ولا حرية الفرة الممتاز على حساب المجتمع والجماهير ، وهي حرية الفكر المنطلق في طريق الحق، إلى الاجتماد والابداع والتجديد ، له أجر إذا خطأ وأجرين إذا أصاب ، وهي حرية المتدين حيث « لااكراه ، ، والعقل هو المنطلق والبرهان هو أداه الجدل والحوار، وكل مسلم يعود إلى الحق متى تبين له، حتى الرسول نفسه وهو المعصوم يقبل الحق ويعود إليه ولا يرى في ذلك ضيراً فالحتى أحق أن يتبع .

والاسلام ينمى على الذين يستخدمون الحرية من أجل الغرض الحاص ، أو الغايات الفردية ، وينمى على الذين يتبعون الرأى من غير أن يعرفوا ادلته ووجه الحق فيه ، ويأخذ عليهم أن يتمسكوا بالباطل متى استبار للم الحق .

والاسلام أول مندعا إلى الحرية بمعنى التحرر من قيد الجهل والخرافة والتقليم في فهم الظواهر والإحداث .

### حرية الفكر

هناك قضية تئار بين آن وآخر يرددها بعض المكتاب ، هي أن حرية الفكر وجدت اضطهاداً خلال العصور المختلفة وفي بجال الاديان والامم المختلفة . وأن منكرين لفوا حتفهم من أجل حرية الفكر أو قول المكلة . وهذا القول على اطلافه لا يمثر الحق، وإنما يستهدف اتهام المجتمع الاسلامي بائه عجز هن حماية المفكرين وأن شأنه في ذلك هو شأن المجتمع الأوربي وأنه خاصم حرية الفكر وارتكب من أجلها الاضطهاد والقتل، ويضمون أمثال السهر دردي والحلاج في بجال القتل وابن رشد في بحال المضلدين، والحق أن حرية الفكر لم تسكن مصدر اضطهاد أو قتل في الاسلام على أي نحو من الانحاء أو وجه من الوجوه، وأن هنساك فارقا بعيدا بين ما واجه على أي نو وسقراط وغيره من مفكري أوربا وما واجه أمثال الحلاج وأبن رشد .

أن السكنيسة والدين الغربي قد ضاق بحرية الفكر وبالسكشوف العلبية وصاق بمخالفيه فأقام لهم محاكم التفتيش ومذبحة بارتلبي وعقد عديدا من المحاكمات هذا معروف وثابت بوافع التاريخ، ليس هناك مجال لانكاره، أما في مجال الاسلام والمجتمع الاسلامي فلم يضار مسلم واحده مما بلغمن حرية الفكر واطلاق السكلمة.

وأن الذين عرقبوا لم تمكن الكلمة هي سبب عقوبتهم ولمكنه كان التصرف الخاطي، ولولا ثبوت اليقين بأقصال السهروري والحلاج باعداء المسلمين محرسين أو متآمرين ، لما كانت محاكمتهم وأن الكلمة وحدها لم تمكن مصدر أضطهاد، فقد بلغ غيرهم من حرية الفكر ماهو الشدجراة دون أن يمسم أذى مزامت ل ابن عربي وأن العلاء المعرى، ولمكن الاتهام بالنسبة السهرور دي والحلاج كان واضحا واكيداً فليست الكلمة هي التي قتلتهم ولمكنها المؤامرة، واحد كان الاسلام سمحا في حرية الفكر التي كانت اساسا من أسسه وقاعدة من قواعده، ومنها استطاع العلماء المسلمون الفكر التي كانت واليوناني والزوماني والفارسي والهندي وأن يصهر را أن يصدروا في هو اسة الفكر اليوناني والزوماني والفارسي والهندي وأن يصهر را ما قبلوه منه وفق مفهوم التوحيد، وأن يرفضو اما يعارضه ، ولقد أطلق الاسلام ما قبلوه منه وفق مفهوم التوحيد ، وأن يرفضو اما يعارضه ، ولقد أطلق الاسلام

لدعاة الاديان الدفاع عن عقائدهم وسمح لهم بالسجال والجدل في حرية كاملة كا حفظ لهم حرية العقيده وحرية العبادة .

فأذا ذكر أن رشد فإن تحريق مؤلفاته لم يكن خصومه للفكر نفسه الولكن الخصومة الشخصية بينه وبين وبين أمير الاندلس هي الى جرت عليه عقوبتة وأضطهاده افل زالتأسباب الخسومة عادت لابن رشد ولمؤولفاته مكانها في نفس حياة ذلك الامير ومجتمعه ، ولم يكن الامي في هذا كله متصل باراء ابن رشد ولا بحرية الفكر نفسها من قريب أو من بعيد (١).

وعلى الجلة فان المسلمين لم يضطهدوا أحداًولم يسفكوا دم أحد عقابا له على الاشتفال بالعلم أو الفلسفة ، حيث لا اكراه فى الدين ، ومن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، وقد انتنى القتال بين المسلمين من أجل الاعتقاد ، كا عمد المسلمون الى التساهل مع أهل العلم والنظر من كل ملة ، وحيث لم يسمع فى تاريخ المسلمين بقتال وقع بين السلفيين أو الاشاعره والمعتزلة كاحدث بين البروتستانت والكاثوليك فى تاريخ أوربا ، وماكان يقع فى القسطنطية من سفك الدماء بين الارتوزكس والكاثوليك فى عهد القياصرة الرومانيين ، بل أن أبر العلاء المعرى قال مالم يقدل بمثله فولتر وروسو، أرمات مع ذلك على فراشه ، ولم يرد فى الناريخ الاسلامى على عبد الحياة كا صنع الاوربيون فى ديوان على عبد المعرقون لاجل معتقداتهم وهم على قيد الحياة كا صنع الاوربيون فى ديوان التفتيش فى أسبانيا ، وقد جاء ذلك نتيجه لتقدير المسلمين العسلم ولاحترامهم للآخاء الديني أشد احترام ، وهم لا بكفرون من أقر بالتوحيد وأن اختف فى الرأى والفروع .

وحرية الفكر في الاسلام إنماهي حربة شاملة، تشمل المسلم وغير المسلم ، وهي مطلقة خالصة لوجه الحق وحده، فالمفكر المسلم يقول الحق ولو غلى أقرب الناس إليه وينصف من هو أهل للانصاف ولوكان من غير ملته ، وغير هذا مفهوم حرية الفكر في الغرب بشهادة جوستاف لوبونى نفسه : الذي يقول : أن حرية الفكر في الغرب تختقي لدى الأوربي عندما يمتد بحثه إلى فسكر العالم الاسلامي ، فان

<sup>(</sup>١) راجع فصل ابن رشد في آخر هذا الكتاب.

المفوم الصليبي العميق الآثر في النفس الآوربية يجول دون الانصاف .

ومفهرم حرية الفكرنى الاسلام إنماجدف إلى تحرير الإنسان من رق التقليد الاعمى وتربيته على استقلال الإرادة واحتقار التقليد والتبعية العمياء ، وتحريره من الجهل والظن ، من هبادة الاهواء ودعوته إلى الاقتناع بالدايل ، تحريره من الجهل والظن ،

وقد نهى الاسلام عن التقليد الذي يقوم على العصبية الوراثية والنعرة الطائفية.

#### الخطيئة

والحظيئة الاصلية مصطلح غربي مسيحي ، له أبعادة في الفكر الغربي ، ويعنى مايسمونه الحطيئة التي ارتبكها أدم وورثها عنه البشر وتوتب عليها في تقديرهم مادعي بصلب المسيح فداءاً البشر وتحكفيرا لهذه الخطيئة .

وقد كان هذا الانجاه مفهوما جديدا في المسيحية أهلنه أحد مفكرى المسيحية بمدالمسيح (بولس) وأقر ته المجامع وأصبح جزءا من الفكر المسيحي والاوربي جميعاً وقامت من أجله معارك عديدة في عصر النهضة الأوربية ، وأصبح من بعد له تأثير كبير في الفكر الغربي وفي عقلية الاوربيين، وبعد في نظر بعض المؤرخين مصدراً لنشوء كثير من المدارس الإلحادية ، وقد تغلفل الصراع من أجل هـذه الفكرة في الآدب الفرني والفلسفة الغربية ، وفي كثير من النظريات السياسية الاوربية .

أما النكر الأسلامي فان هذا الاصطلاح لا يمثل شيئا معينا، ومفهوم الاسلام كا أوردة القرآن باللسبة لآذم وعيسى واضح فليس فى عسل آدم ما يعمد خطيئة عامة شاملة للإنسانية كلها ، وإنمنا يقرر القرآن أن آدم عصا ربه فغوى ، ثم تاب طيه ربه فهدى ، والاسسلام بذلك يقرد عدم ورائة الخطيئة ، ويعتبر أن كل أمرى ، بما كسب رمين ،

وألفاظ الصلب والخلاص والفداء والخطيئة ألفاظ ذات دلالة واضحة في الفكر الغربي المسيحي، ترتبط بهذا المعنى ، ولسكنها لاتحمل مثل هذه الدلالات في الفكر الاسلامي وليس لها تاريخ أو أثر ، والفكر الاسلامي بيكشف في هذا عن استقلاليته عن التأثر بما هو خارج عن عقيدته .

### الدولة الثيوقر اطية

من الأخطاء التي ينسبها الغربيون للإسلام اتهامه بأنه أقام الدولة الثيوقراطية أد يدعو إلى إفامتها، وتعنى الدرلة الثيوقراطية: الحكومة الدينية في المجتمع الغربي، ومن الحقائق الواضحة الآكيدة أن الإسلام لم يقم الدولة الثيوقراطية على المفهوم الذي عرفه البابوات في حكوماتهم، والدرلة في المفهوم الاسلامي تجمل جميع المواطنيز متسارون أمام الفانون في الحقوق والواجبات ولسكل مواطن الحق في ارتقاء أعلى المناصب ما عدا منصب الرئيس، وحسرية المبادة في الدولة الإسلامية مكفولة لجميع المواطنين، والمبادى، الاجتماعية في الدستور الأساسي توافق جميع الديانات وان احتوى بنوداً تشجع نمو المقيدة الإسلامية دونما تميين للسلمين عن سواع بمنافع خاصة، والإسسلام أداوب صالح الحياة السكريمة تسوده الإصالة ويتفوق فيه الجوهر على المظهر.

ومفهوم الدولة الثيوقراطية (أى الدولة الدينية) لايقوم فى العالم الاسلامى قط اله إن الاسلام ليس عباده وتدين واسكنه أسلوب صلاح للحياة السكريمة تسوده الإصالة ويتفوق فيه الجوهر على المظهر . والدولة البثوة راطية التي يتولى أمرها رجال الدين على المتعارف عليه فى الغرب لا توجد فى الاسلام وشريعة المسمحاء لا تقر وجود مايسمى رجل الدين ، والعلمانية والثيوقر اطية لا وجود لها فى الاسلام حيث فى الدول الاسلامية يتساوى المواطنون أمام القانون فى الحقوق والواجبات وحيث حرية العبادة مسكفولة لجميع المواطنين على السواء .

ومن هنا فان مايردده دعاة التغريب من وصف الحسكومة الاسلامية بالدولة الثيوقراطية ليس صحيحا على اطلاقه ، حيث لاتوجد في الاسلام سلطة للسكهانة

ولم تمكن يوما أداة منأدرات الاستبداد على معط الحمكومات اليثوقراطية التى عرفت فى أوربا .وليس فى التوحيد بين السلطتين الدينية والدينوية فى الاسلام ما يؤدى إلى شىء من التضاوب ، فليس الاسلام حقائق روحية خالصة ، ذلك فيه ولكنه حقائق روحية وففسية وإجتاعية .

### رجل الدين

كلمة «رجل الدين » كلمة غربيه وافدة يحاول الكتاب والمفكرون أن يطلقوها على العلماء المتخصصين فى دراسات المقائد والفقه والشريعه والتفسير ، والذين تمكون دراساتهم فى الأغلب مستمدة من الماهد الاسلامية الخالصة ، كالازهر والزيتونة والقروبين، والواقع أن الاسلام لايمترف بطبقة معينة يمكن أن تسمى رجال الدين لها نظام خاص ، أو حقوق معينة ، أو نفوذ من أى نوع، والمكن هناك علماء متخصصون فى الدراسات الاسلامية والدينية .

ورجل الدين في الفرنسين يوصف بأنه (Relig uienx) ومعنى هذا الوضف أنه لايصلح لفهم أمور المعاش بسبب انقطاعه عن صحبة الناس.

وقد حاء هذا المفهوم فى الفكر الغربى تتيجة التحديات التى واحبها الدين فى أوربا ، فى صراع الدكنيسة مع العلم ، مما دعا العلماء والباحثين أن يضعوا الدين موضع الخصومة العنيفة ، حتى أن جميع الفلسفات النفسية والإجتماعية تهاجم الدين وهى لانقصد إلا مفهوم الدين فى المجتمع الغربى وليس المسيحية المنزلة .

ومن هنا كان اتهام رجل الدين بانه منفصل عن المجتمع . أما فى الاسلام فان عالم الدين (وليس رجل الدين ) ، له خبرة عميقة بالمجتمع وادواته ، ذلك لان الاسلام دين وزيادة ، فهو ايس قاصراً على العلاقة بين الإنسان والله بسل شاملا للعلاقة بين الناس والمجتمع .

### العلم والدين

أن كل ماية ال عن الصراع بين العلم والدين يقصدبه الصراع بين العلم التجريب والمسيحية الغربية ، أما بالنسبة للفكر الاسلامي فليس هناك صراع أو معضلة ما ، فقد ربط الاسلام بينه وبين العلم، بروابط عبيقة ، والاسلام هو الذي دعا إلى حرية البحث وصراحة التفكير والتسامح الدبني ، فلم يناهض الاسلام العلم ، بل في احضانه تكامل الدين والعلم ، فالاسلام كا يقرر المثل الاعلى اقواعد الإيمان يقرر المثل الاعلى اقواعد الإيمان مقرر المثل الاعلى المواعد العمل ، ولا يقرر المثل الاعلى عن العمل والتطبيق ما ليس عليه دليل و برهان ، ولا يقرر المفاهيم والافكار بمعزل عن العمل والتطبيق وإنما يرى المفاهيم والافكار مقدماب دافعة لبناء حياة كاملة .

والعلم فى مفهوم الاسلام هو العلم المطلق، وليس العلم الدينى وحدة ولسكن كل ما يتصل بالعلم من كيدياء وفلك و تسكنولوجيا وقد أطلق الاسلام كلسة العلم على كل نوع منه ولم يقصرها على نوع معين منه ، وقد وردت مادة العسلم فى القرآن بصورة تدعو إلى السكشف والنظر و تسكررت ٨٩٠ مرة ومادة البيان وردت ٧٢٥ مرة ومادة السكان وردت ٧٢٥ مرة ومادة السكابة ٥٧٠ مرة، ومادة القرآء ٨٤٠ مرة ومادة الرأى ومادة العفل ٥٤٠ مرة ومادة الفؤاد والقلب ١٤٨ مرة .

وأول كلمة نزلت من القرآن هي و أقرا ، وأول قسم في القرآن كله، اقدم به الله سبحانه في ثانى آية نزلت بعدالامر بالقراءة صدر بحروف من حروف الهجاء وكان بالقلم وما يسطرون ،

ونقول مع الاستاذ هبد العزيز جاويش أنهم إذا تحدثوا عن تاريخ الـنزاع بين العلم والدين فانمـا يأخذونه من غير تاريخنا وإذا ذكروا وضـــــــ السلطة بين أيدى رجال الدين فأنما يكلمون عن محيط غير محيطنا وماض غير ماضينا .

وليس في تاريخ الاسلام أو الفكر الاسلامي مايشير إلى أن هناك مناهضة بين العلم والدين وقعت ، أو أن الدين فاهض العلم ، أن علما المغرب وجدوا في كتبهم الدينية المقدسة ما يتعارض مع كشوفهم العلمية فخالفوها ، أما القرآن وهو كتاب المسلمين المقدس فليس فيه ما يخالف أو يختلف أو يتعارض مع وأى من أراء العلم والعلماء ، بل على العكس من ذلك أن كثيراً من النظريات العلمية الحديثة لها مدلول في القرآن .

والدين بمفهوم العقائد له مجاله واسلوبه في المعرفة، والعلم بمفهوم الكشف عن الطبيعة له مجاله وأسلوبه ولكن الاسلام يجمعهما معا ولا يجد هناك تعارض حيث يحمع الاسلام في منهج المعرفة بين أسلوب العقل وأسلوب القلب معا

والاسلام هو ألذى دفع المسلمين إلى ابتداع المنهج العلى النجريبي الذي قامت عليه الحضارة الحديثة .

### العقل العربي

جرى دعاة التغريب على أثارة الشهاب حول العقل العربى، وإتهامه بالقصور ضمن نظرية السامية والارية التي تحاول أن تعلى من شأن العقل الاورو والغربي وهي إحدى النظريات الني يتخذما الاستعار لتبرير وجوده ، ولحلق جو مرب التقدير والاعلاء للعقل الاوربي .

أما العقل العربي في ميزان الإنصاف فانه يختلف عن العقل الغربي، إذ يجمع بين الاضداد والاشباه فسيربط بينها في انسجام ، دون أن تتصارع أو تختلف، بينها يعجز العقل الغربي عن مثل هذا التوحيد ولايرى الاشيئا واحداً وصده ،

ومرجع ذلك أن الاسلام يقوم على التكامل والوسطية ، فيجمع بين الدين والدنيا ، والعقل والقلب والعلم والدين ، والروح والمادة .

ومن هنا كانت استطاعة العقل العربي توحيد الاضداد في انسجام: المسجد والقصروالسدوالمصنع، كما جمع بين العقل والطبيعة وبين الحكمة والشريعة.

والعقل فى مفهوم الفكر الاسلامى أساس ضخم و الكنه وحده عاجز عن أن يصل إلى كل الصواب وللمعرفة فى الهكر الاسلامى طريقان يجريان مماً . العقل والقاب ، أما الإيمان التقليدى الموروث فهو مرفوض قطماً ، والعقل ليس مستقلا بالاحاطة بجميع المطالب ولا كاشف الغطاء فى جميع المعضلات ، وإن هااك حقائق لايدركها إلا القلب ،

والعقل فى تقدير علماء المسلمين نور فى القلب يعرف الحق من الباظل والخير من الشر والحس من القبيح ، وقد حدد الآمام الغزالى حدود نطاق العقل وانكر الاعتماد عليه كلية فى إدراك الامرر الالهية ، وقد كان هذا المفهوم الاسلاى هو الذى جاوز بالفكر الاسلاى مراة الفيبيات وأطل على النجربة، -بين انصا المذى بالتحريبي . فالمسلمون هم الذين وضعوا قاعدة: (حرب واحكم) في بحال الطب والفلك والهندسة والدكيمياء ..

## العروبة والاسلام

من اكثر المحاولات التغريبية خطرا ، تلك المحاولة التي تريد أن تصنى العروبة من مفهوم الاسلام وتفصل بين الاسلام والعروبة وذلك فى بطأق النظرية التي تقول بأن الدين ليس مقوما من مقرمات الدعوات القوصية وكيفا يسكون الرأى فى هذه النظرية فأن الاسلام ليس دينا بمفهوم اللاهوت القائم على العلاقة بين الله والإنسان وإنما الاسلام إلى جوار ذلك منهج حياة ونظام مجتمع واتقافة وحضارة .

ومن هنا فان علاقة الاسلام بالقرمية، أو علاقة الاسلام بالعروبة هى علاقة عيمة الجذور بعيدة المدى حيث أر تبطب منذطى ير أر تباطا عضويا ، وما مقومات القومية من لغة و تاريخ فى بجال العروبة والاسلام يمكن الفصل فيما بينها فاللغة والتاريخ العربيين مر تبطين بالاسلام إر تباطأ شاملا متصلا على مدى القرون الاربعة عشر وليس هذا قولما واتماهو قول بدض العلمانيين والنغربيين حيث لامفر من الاعتراف به ، بقول دكتور نبيه أمين فارس: أن تشابك الاسلام والعربية في التاريخ تشابكا عضريا متفاعلا حيث لابجال إلى فصل الواحدة عن الاخرى ، وهل كانت النهضة العربية الحديثة الا ثياراً من النهضة الاسلامية في القرن التاسع عشر هذا بالاضافة إلى تشابك المفاهيم القومية والاسلامية وقوة النزعة الاسلامية في الجاهير .

ولقد كان منهوم الوحدة العربية منهوما اسلامي الجذور منذ بدأت حركة اليقظة ، ولم يسكن في الامكان غير ذلك ، غير أن الدعوة التغريبية ومحاولة القضاء على أصالة الفكر الاسلامي والثقافة العربية كانت دائما تحاول أن تفرع مفهوم القومية العربية من الاسلام وتجعله علمانيا خالصا بجرداً بينها لم تستطع القوميات في الغرب أن تنفسل عن مفاهيم المسيحية الغربيه التي هي بطبيعتها ليست إلا دينا لاهوتها خالصا، وقد جرت هذه المحاولة في الحركة الطورانية ، وفي العالم العربي حاولت بعض أحزاب الحركة العربية أن تتبني هذا المفهوم في محاولة خلق العربي حاولت بعض أحزاب الحركة العربية أن تتبني هذا المفهوم في محاولة خلق

قومية عربية علمانية على الطراز الذي عرفته تركيا عن طريق الاتحاديين والماسونية ومر هنا فقد كانت ازمة الوحدة العربية هي ذلك الجفاء بين الواقع وبين النظرية المستوردة الني لوصلحت التطبيق في بيئات الغرب فهي لا تصلح النطبيق في بيئة الفكر الاسلامي والثقافة العربية : وفي هذا المعنى يقول (عيسي البندك) وهو مسيحي يفهم أعماق الروابط والعلاقات بين الاسلام والعروبة : وأن العربي مسلما أو مسيحيا يرتبط بالاسلام والعربية : اللغة التي يتكلم بها والاخلاق التي يقخلق بها والتقاليد التي يزاولها ، وما يعتز به من أباء وشهامة ومروءة وأننا نؤمن إيمانا قاطعاً بان كيان النصاري العرب جزء من كيان أخو اتهم المسلمين، ويقول دكتور قاطعاً بان كيان النصاري العرب جزء من كيان أخو اتهم المسلمين، ويقول دكتور عود عزى : الاسسلام مبدأ يخضع له جيدع العاملين في الميادين الاجتماعية والاقتصادية والسياسية في بلادنا مهما كانت عقيدتهم

• عقيدة المسلمين أو المسيحيين أو اليهودو نحلهم والملحدين ذلك أن بلاد ناقد غرتها « الاسلامية » بالمعنى الذى نفهمه ويقول دكتورالسنهورى أنه في الاسلام إلى جانب الدين توجد المدنية والدين يؤمنون بتعاليم الدين هم المسلمون « أما الدين ينتمون إلى الثقافة الاسلامية فهم أو لنك الذين يضمهم هذا الوطن الاسلامي الدين ينتمون إلى الثقافة الاسلامية فهم وجنسياتهم و نحلهم ليس المسلمون هم أصاب المكبير على عنائم و مذاهبهم و جنسياتهم و نعلهم اليسلامي المسلمون هم أصاب الفكر الاسلامي و احتمى إلى الثقافة الاسلامية ولو كان غير مسلم »

#### العصرية

من المكابات التي تتردد كثيرا كلمات العصرته، والحداثه ، وهما بمعني واحد، وتنجه في الغالب إلى بحرى الدعوة القائلة بتطور كل شي ، والتي تعاول أن تشق طريقها إلى بحال الآديان وخاصة الاسلام غافلة عن أن الفكر الاسلامي يؤمن بالثبات والتطور معا: لا بالمتطور المطلق، الثبات القيم الآساسية المقائدية والتشريعية والاخلافية ثم التطور في التفاصيل والمسائل الفرعية بما يتفق مع العصور والبيئات وتعاول شهات التغريب أن ترمى الاسلام وف كرد بالتأخر تتيجة له في المفهوم بينا هو في نظر العقل الراجج اسمى ما يمكن التوصل إليه في سبيل موازئة نواميس الفكر والمجتمع والحياة .

وهناك أصوات تقول بالدعوة إلى عصرته الاسلام أى وضعه في بحسال التطور وهو مايستحيل على الفكر الاسلامي تقبله في مجال القيم الثابته .

فالعصرية فكرة تغريبية خطيرة يراد بها لوى أعناق الأصول الاسلامية لتبرير الواقع الحضارى القائم بمدا فيسه من مخالفات ومعارضات لمفهوم الاسلام أو مفهوم الدين عامة ، وتجرى هذه الحاولة عن طريق مايطلق علية ، التأويل »

فالمصرنة هي محاولة فرض مبادي، وأهداف غربية تحاول احتواء الفكر الاسلامي وجمله خاضعا الواقع الغربي في قيمه ومذاهبه وفلسفانه ، في تجاهل ما بين الفكرين الاسلامي والغربي من خلاف و تباين عيق في قضا يا كثيرة وأنه لاسبيل للمصرنة إلا بان يخضع الفكر الاسلامي للفكر الغربي ويتقبل اطاره وقيمه وهو مالا يمكن أن يجدث ومن الاستحالة أن يقع ، فالفكر الاسلامي باصوله المقائمة على التوحيد كان دائما قادراً على أن يتقبل من الفكر البشري ويترك ، ولكنه لم يكن في وقت من الاوقات حتى في احلك فترات ضعفه بحيث يمكن أن ينصهر أو ينجضيع أو يفقد مقوماته ، وقد استطاعت الفلسفة اليونائية أن تحتوى الديانة والفكر البهودي ، ثم أحهوت الديانة والفكر المسيحي ولكنها صعرت عن أن

تحتوى الفكر الاسلام، الذى تاثر بها وأخذ منها ورفض ، واستطاع بعدصراع طويل أن يتحرر منها وأن يقيم منطقة ومقوماته مستمدا أصول ذلك كله من القرآن نفسه .

و إذا وقف الاسلام موقف والثبات أمام محاولة أحتواته أو صهره، كانذلك معناه فى نظر دعاة التغريب: الرجعية أوالتمصب وهى عبارات لايستطيع الحوف منها أن يذل الاسلام وفكر السيطرة الغربية ، وقد أيد كثير من المفكرين الغربين أن الاسلام والفكر الاسلامى والتاريخ الاسلامى واللغة العربية لا يمكن تفسير في ضو المذاهب الغربية العلمائية والمادية .

أما إذا كانت المصرنه بمنى دفع الاسلام والفكر الاسلامى والثقافة المربية إلى مواجهة الحياة المصرية والإلتقاء بالحضارة وبالفكر البشرى أخذا وعطاءا، فأن ذلك أمر لم يتآخر عنه الفكر الاسلامى يوما فقد كان دائما فكرا مفتوحا كادراً على الانقاء بمختلف كادراً على الاخذ والعطاء ، وأن له من جوانه المتطورة هايمكنه من الالنقاء بمختلف النظريات الحديثة البناء والتقدمية كا أنه قادر على أن يكتشف لهذه النظريات جدوراً في اعماقه وفي قيمه الاساسية ، ولم يسكن الفكر الاسلامي بقيم الثبات فيه بعاجز يوما عن التطور والحركة والتقدم، بل أن هذه القيم الاساسية من عقيدة وشريمة واخلاق ، كانت هي أقوى الحوافز لاعطاء الحضارة قيمة السانية أعلى وشريمة واخلاق ، كانت هي أقوى الحوافز لاعطاء الحضارة قيمة السانية أعلى من مفهر مها المادي الخالص، ولسكن الإسلام ليس من شأنه أن يبرر انحراف الفسكر الفري أو الحضارة الفربية القائمة أو يقبل من مفاهيمها ما عناك مع جوهر التوحيد، أو ينمارض مع أصواله القائمة على دحض الرباو الاباحة والالحاد والوثنية .

لقد أستطاع الفكر الاسلاى أن يتحرو من أعظم قيدود الفكر الغربي وهي قيود الوثنيسة والعبودية لغير الله وحده وبذلك أطلق مفاهيم الحرية والعدالة والاخاء والمساواة التي خجزت الحضاره الغربية والفكر الغربي المعاصر عن وضع حلول لها فباتت وسي مدضلة العصر وازمة الإنسان، هذا فضلاهن أن جمع الإسلام بين الروح والمادة ، والعقل والقلب، والدنيا والآخرة ، قد أعطاه فيا عقليه ونفسية وسعت بحال إنسانية وسماحته وقضت على كثير من الصراعات والازمات وخاصة أزمات القلق والضياع التي يعانى منها الفكر الغربي، هذا فضلا هن أن التراث الاسلام العرب ليستراثا منفه الا أو بحداً أو متحفياً ، بل هو ميراث على بالحيوية لم يتوقف عن التفاعل في المجتمع الاسلامي والفيكر الاسلامي خلال أو بعة هن قرما كاملة عن التفاعل في المجتمع الاسلامي والفيكر الاسلامي خلال أو بعة هن قرما كاملة

دون انفصاله أو توقف وهو تراث بناء تقدمي ، ما تزال مفاهيمة قادرة على أعطاء البشرية خير ماتحتاج إليه ،

وليس فى مفهوم الفكر الاسلامى ـ استمداداً من مقوماته وقرانينه التى تعطيه القدرة على التجدد من الداخل ـ ليس فيه جمود أو وثنية أو انحرافا أو صراعاً وما تزال القيمة الاساسية للفكر الاسلامى حية متفاعلة قادرة على العطاء.

### العصور الوسطى

ما تزال كلة العصور الوسطى فى إطلاقها تعنى الفترة ما بين القرن الخدامس الميلادى والقرن الخامس عشر الميلادى أيضا وهى الفترة التي سقطت فيها الحصارة الرومانية خلال عشر ققرون كاملة إلى أن بدأت حركة النهضة الأوربية (الرينسانس) وتحاول كتب الغرب أن تصف هذه الفترة بالعصور المظلة وهذا المفهرم صحيح وصادق بالنسبة للعالم كله والفكر البشرى وصادق بالنسبة للعالم كله والفكر البشرى عامة . ذلك أنه خلال هذه الفترة ظهر الاسلام فى القرن السادس الميلادى واشرقت شمسه فعمت العالم كله وأمتدت من حدود الصين شرق إلى حدود فرنسا وقدمت للانسانية بجدداً قيم التوحيد والعدل والاخاء كمقومات لحضارة إنسانية كانت بعيدة المدى والآثر فى الحضارة البشرية وفى النهضة التى بزغت فى أوربا بعد ذلك .

لذلك فان أطلاق القول بان فترة العصور الوسطى كانت فترة ظلام دامس، هو قول باطل، وهي محاولة لتجاه الله الاسلامي الزاهر، وذلك وفق أتجاه اللهكر الغربي الذي يحاول أن يربط بين الحضارة الرومانية المنهارة وبين الحضارة الاوربية الجديدة كانما ليس في العالم إلا أوربا وحدها .

ولذلك فان أطلاق كلمة العصور الوسطى على العالم كام إنما هو أطلاق ظالم، فالعصور الوسطى على العالم وحده، ولسكنها كانت منيئة مشرقة بالنسبة للعالم الاسلامى (الهندوفارس والامة العربية والاندلس).

وتعبير العصور الوسطى تعبيرغربى ينطبق علىأوربا وحدها فقدسقطت هذه الغارة فى الظلمات فترة ما بين سقوط الحضارة الرومانية وعصر الرنيسانس (النهضة) أما فى العالم الاسلامى فان هذه الفترة بالذات كانت الفترة الذهبية بالنسبة اللاسلام وحضارته .

فاذا أراد دعاة التغريب تعميم هذا المفهوم فابما يراه به انكار فصل الحضارة الاسلامية على العالم .

## عصر الانحطاط

حاول التغريب والفكر الاستمارى الغربى أن يصف مرحلة القرون الشلافة السابقة للقرن العشرين بانهاعصر الانحطاط ،وهو تعبير قاس ظالم، وكان يمكن أن يطلق عليه عصر الصفف والتخلف ولقد تجرى الشبهات باتخاذ إنتاج هذه المرحلة أسلوبا لمحا كة الاسلام به، أو اتخاذه سندا لرمى الاسلام وفكره بالقصور والتخلف خاصة فيها يتعلق بظاهرة والجبرية ، الى سادت مفهوم الصوفية وأثرت على مفاهم الحياة والارادة الإنسانية ومن الحق أن يقال أن هذه المرحلة لهما وجوه ضعفها ولها وجوه قوتها .

أما وجوه الضعف فهي تأثر الفكر الاسلامي بالفلسفات الهندية والفارسية والمجوسية التي حلت مفاهيم معقدة مضطربة كوحدة الوجود والحلول والاتصاد وغيرها من المذاهب التي لاتنفق مع جوهر التوحيد

والمفروض أن يما كم الفكر الاسلامي إلى أصوله الأولى والى أنتاج أعلامه الرواد، ولايما كم إلىانتاج فترة الضمفوالجمود التي توقف فيها الابداع والتجديد والاجتهاد غلب طابع التقليد .

فالفكر الاسلامي في جوهره الاصيل مازال مضيئًا ايجــابيا مؤثرًا معطيًا للامم المختلفة والعصور التمددة دفعات النقدم والبناء والحيوية .

أما وجوه القرة فهى تتمثل في عملية والتجميع، التي قام بها المفكرون حيث ظهرت في هذه الفترة الموسوعات الادبهة والفنية والعقائدية المختلفة التي جمعت الآثار المختلفة الموزعة، وهي عملية رد فعل لما حدث نقيجة الغزو الصلبي والتترى من حرق وتدمير آثار الفكر العربي الاسلامي فقد حمد العلماء والادباء إلى عملية التجميع كوسيلة لمقاومة فناء الفكر الاسلامي وهو عمل نافع إيجابي يدل على القوة لا على الضعف وأن وجه إليه النقد بان لم يحرر من وجهة التنسيق الفني أو التحقيق العلمي ولحكن التقدير المنصف لاخطار هذه الفترة وظروفها من شأنه أن ينصف العاملين في هذه المرحلة ويقدر لهم هذا الجهد على أطلاقه .

### علة تأخر المسلمين

تمددت أبحاث المفكرين المسلين فى السنوات الاخرة حول دهلة، تأخر المسلين و تمددت ارائهم فى ذلك، و لـكنها أجمعت على شىء واحد، ذلك هو أن للسلين منهجا فـكريا واجتماعيا استمدوه من القرآن الـكريم وأن هـذا المنهج هو سرنجاحهم وظفرهم وإتساع ملـكهم، وفيه تـكن قوتهم الحقيقية.

ويدور هذا المنهج حول التوحيد ، والعدل ، والإهداد بالقوة يرهبون بها خصومهم ، وبالجهاد يوجهـون به من يعتدى عليهم ، مع الاستمساك بالحق ، ودون الاعتماد على مشورة الغير ، والنهى عن إتخاذ بطانة منغيرهم ، ولقد معنى المسلون على هذا النهج فانتصروا وعزوا ، فلما انصرفوا عنه وقصروا فيـدذلوا وضعفوا وكلا عادوا إليه عادت إليهم العزة والسيادة.

واليوم وهم يراجعون أنفسهم فى ظل تحديات الاستمار والنزو السياسى والاجتماعى والثقافى ، يتقدم إليهم كثيرون من غيرهم بناصحونهم بالباطل ، ويكتمون عنهم سر قوتهم ويردونهم عن طريقهم ، بل ربما ذهب هؤلاء الحصوم إلى اتهام الاسلام نفسة بانه هو مصدر ضعف المسلين .

وربما قام هذا الاتهام على النظر فى واقع السلبين اليوم وهو ليس من الإسلام فى شىء، وربما كان هذا الاتهام تعصبا وضغنا على العرب والمسلمين حتى لا يموددا إلى مصادر قوتهم ، وليس من شك أن الإسلام محجوب اليوم بالمسلمين وإن ما يحياه المسلمون اليوم ليس هو الاسلام ولمكنه التقليد والمتابعة، فالمغلوب مولع دائما فى الاقتداء بالغالب ، ولمكن المسلمين لم يقبلوا التبعية ، وأكدوا رفعنهم لها أيا كان مصدرها وهم الآن على أبواب الرشد الفكرى ، وقد جربوا مذاهب الغرب التى فرضها عليهم نفوذه فلم يحقق لهم النصر أو السيادة ، وهم لابد عائدون إلى قيمهم ومفاهيمهم الاصلية يستمدون منها وسائلهم فى مقاومة الغزاة وإقامة الحق ،

#### الغيبيات

هناك عالمان : عالم الشهادة المكشوف الواضح الذي تراه بالمين و ادرسه باله قل والتجربة من خلال الآنابيق والمعايير العلميه وهو ما يسمونه المحسوس وهذك عالم الغيب الخني الذي لا نعرفه بالعلم ولكن بالوحى والايمان والبصيرة وهدتنا إليه أديان السماء ، وقد جرت بعض الفلسفات منذ قديم إلى إنكار عالم الغيب والطعن في وجوده ، ومن ثم فهي تشك في الآلوهية والنبوة والوحى والآديان والسكتب ، ومن ثم تشك أيضاً في البعث والجواء .

و آدكان العلم يجرى مع الفلسفة في هذا الطريق إلى أن تحطمت النوا ، و تبين أن مفاهم الذرة كلما تتصل بالصنو، والنور، وهما من عالم الذيب ، فأب العلم أوأوشك إلى اليقين و بقيت الفلسفة المادية تنير الشكوك والشجات من أجل إثراق مفاهم هدامة ترمى بها إلى تدمير المجتمعات وسيطر النفوذ الاستعاد والصهيونية .

وإذا كان الانسان روح ومادة ، فلا بد أن يكون جامعاً للغيب والشهادة في تركيبه وكيانه ، ولما كان الانسان هو سيد الكائنات تحت حكم الله فقد أوتى المقل وعلى أساسه تقوم المسئولية الفردية والتبعة الاخلاقية ، ومن ثم فان الدنيا ليست هو الحياة ، ولما كانت التبعة مستولية فقد كان لها جزاء ، ومن هنا يتقرر البعث والحساب والجنة والنار .

أن النفس الانسانية في فطرتها تؤمن بالدين وتؤمن بالقوة العليا القائمة وراء الحياة الطبيعة ، هذه القوة الممثلة في الله الواحد الاحد ، الذي أرسل رسله بالهدى ودين الحق .

ذلك هو الغيب الذى لا يختلف فيه العلم والذى تعارضه الفلسفة المادية ، لانها تدعو إلى هدف واضح خطير ، ولا تعتمد على أسلوب المعرفة الحقة القائم على العقل والوجدان .

#### الفلكلور

كانحوالدعوة إلى (الفلسكاور) في السنوات الآخيرة تستمد وجودها من الإيمان بالتراث الشمى، تراث الآمم القديم الذي يعطى صورة نفسيتها ومزاجها وطوابهما الاجتماعية . فيد أن الدعوة إلى الفلسكلور قد شابتها أهداف وغايات إنحوفت بها عن هدفها النبيل وغايتها ألحقة . فقد اتخذت وسيلة لإذاعة العاميات وجمع الانزجال والمواويل والاهملة العامية على نحو أراد به دعلة التغريب والغزو المقافى أن يثبتوا أن العامية ليست لهجة والمكنها لغة ، واتخذوا من ذلك سلاحا المارضة الفصحى وأضعافها وتغليب العاميات عليها .

ولقد بدأت حركة الفلكاور على أيدى المبشرين ودعاة التغريب الدين حلوا لواء الدعوة إلى العامية واللغة المحسكية في عاولة لاقصاء الفصحى: لغة القرآن عن مكان الهيدارة، وتعزيز العامية في كل قطر وبلد، مستهدفين تفكيك وحدة الامة العربية وأبعادها عن مستوى بلاغة القرآن وآدابه .

كاعدت دعوة الفلكاور إلى استحياء الماضى القديم الوثنى البائد، من وراء عجر الإسلام، فهى قد ارتبطت بالفرعونية فى مصر ، وبالفينيقية فى لبنان وكابت تحاول بذلك إحياء في ماتت وانهت، وتقاليد ومظاهر وأعياد عرفها الأمه العربية فى وثنيتها ثم تحررت ممها مع ظهور الإسلام، ولم تعد مرة أخرى إلها ، وقد جاءها الإسلام بالتوحيد الخاص فقضى على هذه الحضريات القديمة البائدة الني تتعارض اليوم مع الثقافة والقم جميعاً.

ولقد جرى الفلكلور اليوم في مجارى ثلاث كاما بعبدة عن جوهر ذاتية الآمة ومزاجها النفسى ، إما باحياء الوثنيات الفرعونية أو العادات الجاهلية العربية أو الوثنيات الاغريقية. وهذه الثلاث لا تتعمل مطلقاً بحقيقة الآمد العربية التحررت منذ خيبة عشر قرناً من هذه الطقوس والوثنيات.

## الفكر أم العنصر

فى العصر الحديث علا صوت العناصر والاجناس والعروق والدماء ، وجرت الدعوة إلى القوميات ، وكانت أوربا هىالتى فتحت هذا الطريق حين خرجت من نفوذ الكنيسة إلى القوميات المختلفة .

و لقد كانت الدعوة إلى الوحدة العربيه دعوة مخافة عن ذلك تماماً « متحررة من طابع الاقلية أو التعصب للجنس أو إقامة حواء ﴿ لَقُصُومَةُ وَالْخَلَافُ مَعَ اللَّهُ مِياتُ الْآخِرِي عَلَى النَّجُو الذي شهدته أورباً في صر ﴿ القوى .

ذلك أن الامم العربية والفارسية والمتركية والهندمة ، قد جمعتها إلى أحقاب طويلة ، وحدة فسكر ، أساسها الإسلام ومادتها القرآن وقوامها اللغة العربيه الق حلت الفسكر الاسلامي إلى العالمين .

وقد كان هذا الفسكر إسلامياً ولم يكن عنصرياً ، استمد وجوده من واقع المسلمين ومن تلك البوتفة الروحية والنفسية التى انصهرت فيها ألاجناس جميعاً وتوحدت على تعالم واحدة قوامها الاسلام والنبوة والعدل والتوحيد .

ومن هذا فان ذلك التساؤل الذي يثار في باب الشبهات بين حين وحين حين يقال: حضارة عربية أم حضارة إسلاميه، وفسكر عربي ام فكر إسلامي، أو أن الغزالي كان فارسيا والفارابي كان تركيا والسكندي كان عربيا أو ابن اخلدون كان مغربيا، فالحقيقة أن هؤلاء جميعاً لم يكونوا يصدرون عن عنصر أو دم أو جنس جين كتبوا ذلك الفكر . وإنما كانوا منصهرين في بوققة الفسكر الذي صنعه الاسلام وقام عليه القرآن والذي لم يكن به شهه من شهات العصبية أو العرق . وإنما كان استمداداً من مفهوم التوحيد والعدل الذي جاء به محمد صلى الله وسلم إلى الناس كافة .

#### القيم

تمبع حديث مشتق من قيم الشيء ، ومن القيمة ، رهو اصطلاح اقتصادى ولكنه هم فأصبح يمني الآحس التي يستند إليها في كل ما تصدر الآمم والآفراد من أفوالو أفعال، وهو يستعمل بمني المعيار الذي يقاس به الجهدالإنساني في أي رمان ومكان ، تقاس به لقيم الآساسية : روحية ومادية ، أو عقلية و نفسية ،أو أخلافية وأباحية ، والقيم الآن هي مجال الصراع بين الحضارات والثقافات المختلمة ، فألحضارة الإسلامية والثقافة العربية تؤمن بالقيم الإنسانية المتكاملة في مجال الموح والمادة بهنها تحاول النظريات المستحدثة أن تقصر القيم على الجوانب المادية والمعلمة في مجال الإطلاق والاباحة وذلك بدعوي أن العصر والحداثة كلها أصبحت تلق ظلا على القيم الأخلاقية والروحية ومن الحق أن يقال أن القيم تتبع الإلسان تفسه فاذا كان الإنسان روح وعقل ، ومادة ونفس ، فان القيم تكبع الإلسان وما دام الانسان لا يمكن أن يكون مادة خالصة فكذلك القيم التي ترتبط وجود وكيانه .

أن مفهوم النقدم ومفهوم الحضارة من شأنه أن يصرف عن الانسان كل ما محطم شخصيته ، أو بدم كيامه وأن يحوره من ربقة الخرافات وسيطرة الجهار، أما مفهوم المذاهب المدمرة التي أخذت تسيطر على الفكر الغربي في السنوات الآخيرة سواء في مجال علم النفس ، أو في مجال مفاهم التربية أو في مجال الفلسفات فأنما هي ثمرة المجتمع الغربي نفسه ، ولها امتداداتها للفلسفات اليونانية والوثنيات الافريقية والقيم الهيلسفية التي تستهدف التحرر من قيود الاخلاق والانطلاق في عادة الإجساد ،

وهذه المفاهيم غريبة كل الغرابة على الفـكر الاسلامي والثقافة العربية ولذلك فانها حين تحاول أن تغرو قيمنا تجد صعوبه بالغة فى تقبلها لانها تتعارض مع قيمنا الاساسية ومكرتات شخصيتنا وجوهر روحنا ومزاجنا وطبيعتنا .

وإذا كانت للثقافات الغربية قد عزلت الدين عن منهج حياتها وفكرها

ومجتمعها بعد أن وجدته معوقاً لها عن الحرية أو النهضة أو الحركة فان الامر يختلف بالنسبة لعالمنا وأمتنا « حيث يعترف الاسلام بالزعات البشرية وفى مقدمتها الجنس ويعالجها علاج المواجهة والصراحة ولا يقمعها قعاً ، ولا يطلقها إطلاقاً «

وحين يقع (الغرب: فـكره ومجتمعه) فيصراع بين الفردية والجماعية يقف الفكر الاسلامي موقف التكامل والتوازن بين الفردية والجماعية جامعاً بينهما

فالدين في مفهوم الفكر الاسلامي ليس قيمة رجعية أو متخلفة أد جامدة ، والكنها فيمة حيه ذات فاعلية رحاجز نفسي عظيم في مواجهه أخطار الحياة وتحديات الآباحة وعامل من عرامل التوازن النفسي والتكامل البشرى ، وضوا بطه الاخلاقية من أسباب الايجابية والقوة .

قالفكر الاسلاى والثقافة العربية لا ترى رأى الغرب فى أن المهادة وحدها هى معيار القيم ، وإنما تراها متصلة بالانسان دو جوده وكيانه ، فالانسان هو معيار القيم لا العلم ولا المادة ،والإنسان مادة وروح، ومن هنا فانها تربط بينهما فى توافق وتناسق وتوازن إيجابى بناء ،

ومن حق الفكر الاسلامي أن يرى أن القيم المادية وحدها لاتحقق نمو الشخصية ولا اكتمالها وأن القيم المتكاملة هي العامل الأول في دفع الآمم إلى النجاح والتقدم ،

والقيم في مفهوم الفكر الاسلامي لا تتصل بالبيئة وحدها ، ولا نتغير بتغير الظروف والبيئات ، وإنما هي قيم ثابتة أساسية مع كل الظروف وقيم أخرى متغيرة معالاحداث والظروف والبيئات أما الفيم الثابتة فهي القيم المتصلة بالمقائد والاخلاف والشرائع وقوامها التوحيد والآخاء والحرية والحق والعدل ، أما ما عدا ذلك من الفيم في نها تخضع للبيئات والزمن ضموراً واتساعاً والقيم في صميمها إنسانية ودافعة إلى العطاء والرحمة وقد أثررت شبهات حرل مفهوم الفكر الاسلامي للقيم حين وصف بأنه فكر روحي ومادي) وأنه لم يغفل من حسابه المادة بل هل العكس أفر الفيم المناس بالاقبال عليها من حسابه المادة بل هل العكس أفر القيم المناوية وطالب الناس بالاقبال عليها

وَبِينَ أَهْمِيةَ بِنَاءَ الحَيَاةَ والعمرانَ فَأَمْرَ بِالزَرَاجِ والشَرَابِ والزِينَةُ والطّمامُ ولكنه طالب في نفس الرقت بعدم الاسراف فيها والنظر إلى التقدم على أنه ليس تقدماً مادياً شاملاً ، وبذلك فإن المادة لا تتقدم القم الروحية ولا تحجمًا .

و وأتبع فيما أناك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا ، .

بلى أن الفكر الإسلامي يسمو بالقيم المبادية ويحولها إلى قيم إنسانية متجاوباً مع طبيعة الإنسان التي تشكون من جسم وروح .

ولا شك أن التقسيم الغربي للقيم وإعلاء الماديات منها إنما جاء استمداداً من الفكر اليوناني الذي قسم الناس إلى سادة وعبيد ، والسادة لهم الحسكم والرئاسة والعبيد للإنتاج المادي ، وقد عرف الغرس نفس هذا التقبيم حين دانوا بالهين أحدهما للخير والآخر للشر ، وكانت القيم عندهم مرتبطة باللذات والاستجابة الشهوات .

وجاءت المسيحية الغربية معارضة تماماً لليونانية والفارسية حين دهت إلى الزهد واحتقار المادة ، وانصراف الإنسان عن الملذات والعكوف في الأديرة والتكفير عن ما وصف بأنه خطيئة الإنسان ثم جاء الإسلام فصحح المفاهيم وعدل الموازين حين دعا إلى التوحيد والتقوى والكرامة الإنسانية ونادى بالحرية والعمل ودعا إلى السلام والعدل وهع بين قوى الدنيا والاخرة ، ووازن وجمع ونسق بين القوى المادية والقيم الروحية في وحدة تؤدى إلى التوسط والاعتدال في تحقيق مطالب الروح ،

ومن أبرز قيم الاسلام الحرية في الاختيار وما يتبعها من مسئولية وجراء، بما يحقق للإنسان الإرادة المطلقة في الترجيح بين الشر والحتير على النحو الذي يجعله مختاراً مسئولاً، مسئولية حرة، وهي من أعظم القيم التي تعطى الانسان كفاءة في الإرادة والتحرر من أغلال الآخرين واستعبادهم له، فضلاً عن تحرره من أسر الشهوات ومن سيطرة المال والجاه والناس جميعاً.

# القديم

ثيرى المحاولات التغربية إلى دعوتنا - نمن وحدنا العرب والمسلون - إلى از دراء التديم وكراهيته بل ويسارح فيقدم لها الشبهات التي تحمل طابع السخرية والاحتفار لهذا القديم، ولكنه مع الاسف يتناقض مع نفسه فلا يفعل ذلك مع القديم الغربي، بل على العكس من ذلك فهو يعلى من شأن القديم عنده ، بل ويحاول أن يعلى من شأن القديم المخاص به عندنا فهو يدعونا إلى الادب الاغريق ويحيط الدراسات الهلينية بهالة من الفخر ، ويحاول أن يربط بينا وبين اليونائية واللاتينية ، وتقرر الايحاث والدراسات التاريخية أن الغرب لم يحدد نفسة ولم يدخل عصر النهضة إلا من طريق البعث والاحياء للاغريقيات واللاتينيات ، فلما أذن هذا التنكر إلتراثنا وقد يمنا ، ونمن نؤمن أن أى أمة لاتستطيع أس تدخل عصر النهضة إلا عن أساس أحياء قد يمها والارتباط به ، ومن عجب أن الغرب قد أحيا تراثنا انفصل عنه ألف سنه ، والصهونية أحيت لغة أنفصلت عنها الغرب قد أحيا تراثنا الذي لم ألى سنة ، ولكن المقابيس تختلف إذا جاءت للحكم على قد يمنا وتراثنا الذي لم ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستمع إلى عالم غربي ينفصل عن أمتنا خلال أربعة عشر قرن متوالية متصلة ، ولنستم على علية على القديم :

دأن من أقوى الموثرات التي تحفظ الثبات الاجتماعي وتحول دون تحلله تلك الصفة التي نبغضها : صفة الجود على القديم ، لا بل نقول أن العداء الصارخ الذي تقابل به الجماعات الانسانية كل الفكرات الجديدة لمن أخص تلك المؤثرات، وهذه الصفات بمشابة الكور المتلظية نيرانه ، والتي بدونه لاتستطيع أن تفصل بين المعدن الصحيح والفضلات الرائنة ، وهي التي تحمي الجسم الاجتماعي من أن يقرك معرضا لتغيرات تجريبية فجائية غير مقيدة آنا ، أو بالغية أقصى الضرر أنا اخر ، .

ويؤكد الباحثون أن الأمم الناهضة توازن بين روح القديم وروح الجديد وثبنى الجديد على أساس من القديم ، وتجدد من القديم ما هو صال وإيجابي

م ١٠٠ ـ الشبهات والإخطاء الشائعة

وترفض من الجديد ماهو غير صالح أو إبجابي أو يتفق مع كيانهـا ومزاجماً وطابعها . وأن الدعوة إلى قطيعة القديم ، كالدعوة إلى تقبل كل جديد ، وكلاهما معارض لناموس الوجود وسنة الحياة التي تبنى الجديد من مادة القديم .

فالتوازن بين القديم والحديث هو طابع النهضة الآصيلة ، فاذا أهمل القديم ضاعت مقومات الآمة وتعرض كيانها للخطر ، واهترت شخصيتها ، وباتت معرضة لخطر الاحتلال ، وأن كل دعوة إلى أنكار القديم إنما هى دعوة العدو ، والمستعمر ، وكل طابع في هدم هذه الآمة ، والعمل على إفناء وجودها ، ولوكانت الآمة العربية حرة لاستطاعت أن تقف موقف الانصاف من تراثها ، ولكنها واقعة تحت عواصف شديدة من الغزو الثقافي ودعوات التغريب المتبعثة من داخل الآمة نفسها، ومصدرها معاهد الارساليات التبشرية التي تحاول أن تخدم أهداف المستعمر والنقوذ الآجي ،

ونحن نحاول أن نجد مثل هذه الدعوة إلى تدمير القديم وسحقه والتشكيك في أداب الأمم الغربية فلا نجد ، وإنما نجد عكس ذلك ، حرصا شديداً واستهانة في الربط بين القديم والجديد، وبين التراث والواقع الحي .

### الكتب الصفراء

أطلقت عبارة (الكتب الصفراء) على كتب التراث العزبي الإسلامي لانها كانت مطبوعة في العصور الاخيرة على الورق ذي اللون الاصفر، بيد أن هذه القسمية إنما كانت محاولة للسخرية بهذا اللون من الكتب وتحقيراً له ، بينها تمثل السكتب الصفراء عملا مجيداً بالنع الاهمية في تاريخ الحضارة الإسلامية والفكر الانساني .

ولقد كانت هذه الكنب الصفراء مصدر تنافس خطير بين الغربيين الدين نقلوها إلى بلادهم وكانت مصدراً للنهضة العلية والفكرية المعاصرة ، بل لقدبذل المستعمرون منذ وردرا العالم الاسلامي جهودا صخمة في الحصول على الوف المخطوطات والكتب المدفونة في المساجد القديمة ونقلوها حي عمرت بها مكنبات لندن وباريس وبرلين ولندن .

ولقد جهل المسلمون والعرب قدر هذه الثروة الضخمة وتحامرها فترة طويلة تحت ضغط الدعوات المضللة التي كانت تدعوهم إلى النظر إليها بعين الاحتقار، إذاء المؤلفات الغربية الحديثة الباهرة المظهر، ولكنهم عادوا من بعد إلى إيمان عميق بتراثهم وانتقل كثير من أعلامهم إلى خزائن الكتب الغربية يصورون هذه المؤلفات وينقلونها إلى وطنها مرة أخرى.

ولتد حوت هذه الكتب الصفراء درراً من العلم والفكر ، وعاصة كتب الفقهاء التي ضمت عشرات من حلول القضايا والمعضلات وكتب التاريخ التي جمعت مئات المواقف وتراجم الابطال وكتب السكيمياء والطب والعلوم الطبيعية المختلفة التي قامت عليها نهضة أوربا الحديثة والتي كشفت للغربيين وأصول المنهج العلمي التجربي الاسلاى ،

وما تزال هذه الكتب الصفراء مرجعاً ثراً للسلمين والعالم كله ، بما حوت من تراث ضخم حي ، لم يستطع المعاضرون استيما به والانتفاع به .

#### كتب المحاضرات

فى فترة من فترات التاريخ الاسلامى ، استشرت كتب المحاضرات الى جمعت ما تجمع لدى العرب والمسلمين من أساطير الامم السابقسة ورواياتها وخرافاتها وشعرها وحكمهاوقد بدأ ذلك على أنه تراث يكشف المسلمين علامات فكرهم الاصيل المستمدمن القرآن والتوحيد، وببين الفوارق البعيدة بين التوحيد والوثنية ، وبين العلم القائم على العتل ، وبين الخرافات والاوهام .

غير أنه فى خلال مراحل الضعف التى مرت بتاريخ المسلمين ومع ضغط قوى الغزو الاجنبية من بجرسية وباطنيسة ودعاة الفلسفة اليونانية ، وجمعت هـذه الاساطير والخرافات وشكلت تياراً ليس هو من الفكر الاسلاى الاصيل ولسكنه من الدعائل وإضافات التقليد والابتداع .

ولقد حرص كثير من الباحثين المنصفين على الإشارة إلى هدده الاثار والكشف عن أخطائها وسمومها ، وحذروا من إعتبارها مراجع أصيلة ، أو ممادر سليمة ، غير أنه في خلال يقظة الفسكر العربي الحديث ، لم يلبث دعاة الغزو الثقافي والتغريب أن عملوا على من أحياء هذه الكتب إعادة إذاعتها من جديدووضعها أمام الباحثين على أنها مصادر يرجع اليها . ومن ذلك ألف ليلة والأغاني وكليلة ودمنه ورسائل إخوان الصفا وغيرها ، ولقد اعتمد الدكتور طهمسين في كثير من مؤلفاته على هذه السكتب وكان من العاملين على إعادة طبعها ونشرها والتعريف مها .

كا عمل على احياء كثير من الاساطير التى أحاطت بالسيرة النبوية وحياة المسلمين فى العصر الاول وضعنها كتابه (على هامش السيرة) ، هذا بالاضافة الى دعواه المبطلة فى القول بان القرن الثانى كان عصر شك وبجون اعتماداً على نصوص استخرجها من كتاب الاغانى الذى لم يكن مؤلفاً ليكون مرجعاً تاريخياً أو علياً ولكنه كان من أعمال الترف والقسلية فى جمع شعر الاغانى وسير شعراءه .

ولا شك أن الباحث الثبت لا يتخذ من مثل هذه الكتب مراجع أساسية له.

#### اللاتينية

جرت محاولات كثيرة فى مطالع هذا القرن وفى ظل النفوذ الاجنبى إلى أعلاء شأن اللغة اللاتينية وفرضها للتدريس بجرار اللغة العربية واللغات الحديثة وكذلك إلى توجيه الاهتمام بالادب اللاتيني القهديم . والمعروف أن اللغة اللاتينية قد هجرها أصحابها منذ وقت بعيد وإنها قد ماتت، ونشأت على أنقاضها أ مات الفرنسية والإيطالية والانجليزية الحديثة التي لا يزيد عمرها على أربعائة عام .

ولقد حاول كثير من دعاة التغريب عقد المقارنة بين اللفة العربية واللغة اللاتينية والعجب من بقاء العربية بينها أنتهت اللاتينية وأنطوت صفحتها ، ولقد جرت المحاولات لاعلاء شأن اللهجات العامية في العالم العربي كمحاولة للقضاء على اللغة العربية الفصحي ولغة القرآن ، واحلال هذه العاميات مكانها، غير أن هذه المحاولات كلها باءت بالفشل فليست اللغة اللاتينية كاللغة العربية ، وإذا كانت اللغة اللاتينية لغة أمة وقد أنتهت بإنتهاء أمتها ، أما العربية فهي لفة أمة ولغة فكر ، وقد أرتبطت بالقرآن الكريم فأصبحت إلى جانب إنها لفة العرب الذين يبلغون مائة مليون فانها لغة المسلين الذين يبلغون سبمائة مليونا، فهي لغة فكره ولغة دينهم ولفة هذا التراث الاسلامي العربي الصخم، الذي لاسبيل للعرب ولاالسلين دينهم ولفة عنه ، عنه .

أما اللغة اللاتينية فإنها لغة تاريخية تدرس اليوم من أجل أحياء تصوص الآدب اللانيني القديم، وربماكانت لها أهمية خاصة في دراسات الجامعات الغربية ولسكن أهميتها في دراسة الجامعات العربية قليل، ذلك أن الاداب اليونانية واللاتينية تختلف أختلافا واضحا مسع الآراب العربية والاسلامية في مقاصدها ومتوما تها، ولقد رفض المسلمون في القديم ترجمة الاداب اللاتينية بينها ترجموا الهلوم، ذلك لان اكل أمة أدبها المستمد من ذا تها والقائم على أساس مزاجها النفسي والاجتماعي ولقد ترجمت كثير من أثار اللاتينية إلى العربية وحرص هؤلاء المترجمون على أذاءتها بكل وسيلة ولكن الذائية العربية رفعتها وأحست بالفارق العميق مين طابع النفس اللاتينية الوثني .

#### اللاهموت

أطلقت كلمة اللاهوت فى الاصطلاح المستعمل فى الكتابة العربية على مفهوم الدين الغربي، أى فيما تمثل العلاقة بين الله والناس،أو ما يطلق عليه فى مصطلحات الاسلام: العبادات .

ولما كان مفهوم الدين فى الفيكر الغربي قائم على هذا الجانب وحده ، فتمه وصف بإنه لاهوت، ومن هنا تبدو التفرقة الواضحة بين مفهوم الفكر الاسلام ومفهوم الفكر الغربي فالاسلام ليس دينا فحسب ، ولكنه دين ونظام مجتمع .

ذلك أن الاسلام لم يفصل بينعلاقة الإنسان بربه وعلاقته بالناس والمجتمع بل مما عنصرين متكاملين لاينفصلان .

أما فى الغرب فقد تلتى الأوربيون الدين المسيحى فى ظروف كانت الأمم قد أقامت مناهجها الاجتماعية على أساس الفلسفة اليونانية الوثنية، والقانون الرومانى ومن هنا فقد تقبلت أور بادين المسيحية كاطارجامع بين وصايا المسيحية وبين هذين التراثين ، ومن هنا بقى مفهوم الدين فى نظر المفكرين الغربيين قائما فى أساسه على الملاقة بين الله والإنسان، أما فيما يتعلق بالمجتمع فقد آثر الغربيون مناهج اليرنان والرومان التى كانت سائدة فعلا .

أما في العالم الإسلامي فقد بدأ الاسلام ببناء جماعة صاغها على مبادئه وظلت هذه الجماعة تنمو حتى شكلت المجتمع الاسلامي من خلاله مفاهيمه وقيمه ، ومن هنا فقد تكاملت في مجتمعه عناصر الاسلام عن عقيدة وشريعة واخلاق و ومن هنا اختلف مفهوم الغرب عن مفهوم الاسلام في هذا الآمر ، وكأن لهذا الحلاف أثره البعيد في فهم الغربيين للاسلام أو في محاولة التغربيين تحويل المسلين عن هذا المفهوم، ودعوتهم إلى قصر الاسلام على الجانب المقاتدي أو اللاهوتي وحده وهو مالا يتفق ابدأ مع طبيعة الاسلام نفسه أو تركيب المقل العربي الاسلامي مذ خمسة عشر قرنا .

# المنهج العلمي التجريبي

جاء الإسلام ديناً ومنهجاً إجتهاعياً ولقد كانت دعوته إلى العلم أبرز مناهجه ، فقد حث المسلمين على النظر في الكون ، والسعى في آفاق الارض ، واستخراج ثمرها ودعا إلى العلم ونادى بالبرهان والدليل ، وأقام الإنسان سيداً على الارض تحت حكم الله . فكان هذا هو منطلق المسلمين إلى النظر والبحث والعمل .

ومن هنا نشأ منهج المعرفة الإسلامى ذى الجناحين القائم على أساس العقل والبصيرة معاً، دون فصل أحدهما عن الآخر أو إعلائه ، ومن هنا أخذ المسلمون علوم السابقين جميعاً فنظروا فيها شم صححوا ماكان فيها من أخطاء وأعادوا صياغة مناهجها بما يتفق مع روح الا لام وطبيعة المجتمع الاسلامى التي تختلف عن روح اليونان والاغربق الوثنى وعن مجتمع الرومان العبودى ومن شم أنشأ المسلمون منهجهم العلمى التجريبي الذى تخطى المنهج الاغربق النظرى ، وتقدم في مجال الطب والفلك والعلوم الطبيعية والكيائية على نحو حقق كثيراً من النتائج العلمية .

ثم كان أن تتلذ الغربيون علىهذه المناهج في جامعات قرطبة وأشبلية ونقلوها إلى أنجاء أوربًا ثم سيطر الاوربيون على الاندلس وأخرجوا المسلمين و العرب من أوربا جمعاً ، وإستولوا على هذه المناهج والابحاث ، ثم امتدت أيديهم حتى حققت ثمرات العلم والحضارة العصرية .

غير أن الغربين أنكروا فعنل العرب والمسلين على هذا العمل فترة طويلة، وظلوا أكثر من أربعائة عام يؤكدونأن المسلين كانوا يعيشون القرون الوسطى، وأنهم لم يكونوا إلا نقلة للفسكر اليونانى ، غير أن أصوات منصفة لم تلبث أن ظهرت فى السنوات الآخيرة كشفت عن الحقائق واعترفت بفضل العرب والمسلين، ليس فى بجال العلم والطب والمنهج التجربي وحده بل فى مختلف مجالات الفسكر العالمي من تاريخ واجتماع وسياسة واقتصاد،

## المرأة وتحرير المرأة

كانت الدعوة إلى تحرير المرأة أساساً ثمرة من ثمار الدعوة الاسلامية ، فقد أعطى الاسلام للمرأة حقوقاً فى مجال المجتمع والاقتصاد والعلم لم تمكن تعرفها أوربا إذ ذاك ، حيث كانت تعقد المؤتمرات فى الغرب للنظر فيما إذا كانت المرأة مخلوقا إنسانياً أم لا ، فى هذه الفترة بالذات كان مجد بن عبد الله ينادى فى قلب الجزيرة العربية محربة المرأة ومكانتها ويعلن حقوقها الاجتماعية والاقتصادية التى منحها الاسلام .

وقد كتبت المرأة المسلمة فى ظل الاسلام صفحة ناصعة فى مختلف المجالات غير أن مرحلة الضعف والتخلف قد ألقت ظلما على المرأة وعلى المجتمع كله ، فانزوت المرأة ، ثم فرض عليها الجمل والحجاب ، فلما جاء الغرب جعل من بين أهدافه الاستمارية تدمير الاسرة وإخراج المرأة إلى الحياة وخلق أجواء من الحب والغرام والاثم ومحاولة تحرير المجتمع من قيم الغيرة والعرض والكرامة التى قدمها الاسلام للمرأة .

غير أن الاستعار لم يكن يستطع أن ينفذ برامجه الاعلى مراحل طويلة ، فكان من أبرز ماعمل لاذاعته : والقصة الغربية الآباحية , فأغرى كثيراً من الكتاب الشوام بترجمة القصة فذاعت ذيوعاً شديداً ودخلت كل بيت وألقت إلى العذارى تلك النشوة الخيالية في صور من الاباحة والوهم ، فأثارت في النفوس ثائرة العذرية وألهبت في المشاعر عواطف الجنس وأغرقت البلاد بالاندية الليلية والراقصات والخور وأساليب الدعارة وأباحت البغاء وجعلت له أحياءاً خاصة ودا فعت عن وجوده :

ولقد حرص الغيورون على كشف مفاهيم الاسلام في تحرير المرأة ، هذا الغيم القائم على تعليم المرأة واشتغالها بالاعمال التي تناسب طبيعتها بعد دعم شخصيتها بتربية بيتنة قوامها القدوةالصالحة ، وبتعليم متخصص يدرس لها ماتحتاج إليه ولا يشغلها بمايشغل به الصبيان غير أن الاستعار حال دون ذلك بإفسادالتعليم وبإفساد الآسرة نفسها ، ومن هنا فقد كانت استغلت صيحة تحرير المرأة التي نادى بها بعض الكتاب ، في سبيل لتحقيق أهداف الاستعمار نفسه ، ولقد ركز المبشرون في تقاريرهم على تعليم المرأة في مدارش الارساليات الخاصة الداخلية واهتموا بتعليم أبناء السراه والامراء والقادة وقالت إحدى كبيرات المبشرات أن هذا التعليم هو أقرب طريق لهدم الاسرة المسلمة .

#### المحافظة

وصفت المحافظة، في الآدب العربي الحديث بأنها تقف في مقابل (التجديد)، وكان هذا خطأ متصوداً ومغالطة تغريبية خالصة، ذلك أن المحافظة ليست جموداً ولا تأخراً ولا رجعية إلى التقليد، ولكنها محاولة لايجاد الترابط الصحيح بين الخطوط المختلفة لشخصية المجتمع والفكر جميعاً.

فإن الدعوة إلى التجديد وحدها إنما تستهدف إخراج الفكر والمجتمع من مقوماتهما الاصلة بينما الجود وحده هو دعوة إلى التوقف على النمو وكلاهما ليسا من الخير الدى تترقبه المجتمعات إبان النهضات .

و إنما يقوم النهضات على عوامل مختلفة قوامها المحافظة على القيم الآساسية الثابتة التي بنيت عليها الامة أساسا ثم تفتح الباب للجديد فتنظر فيه فى وعى ورشد ، فتأخذ منه ما تراه صالحا لنموها وتجديد حياتها .

ولقد كانت تجارب الآمم جميعاً من هذا النوع ، ولم نر أمة أصيلة التاريخ عميقة الجذور ذا بت في فكر أمـــة أخرى أو مناهجها وانتقلت كليه إلى الجديد الوافد .

ذلك ان هذا الجديد الواذد إنما يجىء عادة قسراً وفى ظل ظروف القهر والاحتلال ، وإن هذا الجديد قد يكون خاصا بأنمه وأهله ، من نتاج فكرهم وفى مواجهة معضلاتهم ، وتحديات مجتمعاتهم ، ولذلك فإن أى تجربة من تجارب النهوض فى الاجماع أو السياسة أو الاقتصاد فى أى أمة ، لا تكون صالحة للنقل أو الاقتباس من أمة أخرى ، شأنها شأن البذور التى قد تنمو فى تربة ولا تتمو فى تربة أخرى .

ولاد كانت الدعوة إلى التجديد واتهام المحافظة ، من التحديات التي واجهت مجتمعنا في ظل النفوذ الاجني الذي كان حريصا على أن يحرج هذه الامة عن مقوماتها وإغراقها بالرأى الجديد الوافد الذي تختلف مع طبيعتها وعقائدها

وذا يتها ، حتى لقد دعا أحدهم إلى أن نأخذ الحضارة الغربية شرها وخيرها وما يحمد منها وما يعاب ، فإذا تصدى أحد لهؤلاء الغزاة وأعلن أن لهذه الأمة مقوماتها وصف بالمحافظة أو الجود أو الرجمية ، ثم تحرر الفكر العربي ثمة من هذه الدعوة الضالة حيث تحول بعض هؤلاء الدعاة إلى المحافظة والاعتبدال وعرفوا أن قيم الامم عميقة الجذور يستحيل أن تقصف أو تقتل تحت أى تهديد أو إغراء .

#### المعرفة والعقيدة

كان من أخطر ما واجه الفكر العربي الاسلامي في مواجهة التغريب والغزو الثقافى : تصبيب المصطلحات وتمويه المفاهيم ووضع الاغشية في وجه الفوارق بين القيم ، البسطاء حتى يظل السذج على فهم مضلل ، ودون أن يعرفوا الفرق بين كلمة حق وكلمة باطل مموهة لها بريق وخداع .

ومن أخطر هذه المصطلحات محاولة إحلال كلمة دالمعرفة ، بدلامن كلمة دالعقيدة ، فالمعرفة : هي الثقافة العامة والعالمية ، المشاعة للناس جيعا ، والتي تمثل التعريف بأنواع المعارف المنثورة في الثقافات المتعددة وهذه تختلف اختلافاً واضحاً عن العقائد التي تتصل بأمة بذاتها والتي تتشكل من خلال تواث وقيم وتاريخ ودين ، وهي تحتلف اختلافا واضحاً في كل أمة عن الآمة الآخرى ، وتختلف بين أمم الشرق والذرب، وتختلف بين المسلين وبين غير المسلين ، وبين العرب والغرب ،

ولقد تشكلت الامم منذ قديم من خلال عقائدها وقيمها ولغاتها ومفاهيمها على نحو جمل لمكل منها طابعها المختلف ، فإذا صنفنا هذه الحلافات وصلنا إلى ثلاث جذور هي :

• الأمم الشرقية ذات التراث الروحى الخالص التى تستمد مفاهيمها من آراء بوزا كتفوشيوس والبرهمية وغيرها من المقائد التى تعلى شأن الوجدان والقلب والبصيرة .

الامم الغربية ذات التراث اليوناني الاغربق الروماني الهليني الوثني من آراء سقراط أرسطو وأفلاطون وغيرها من العقائد التي تعلى من شأن عبادة القوة وعبادة الجسد تالية والعقل.

ه الآمة الاسلامية ومنها العرب ذات النرات التوحيدي الحالص القائم على منهج متكامل من العقل والبصيرة ، الراجل بين الروح والمادة ، والدنيا والآخرة ، والعلم والدين . ومن هنا فقد كان من الضروري لا متنا وهي مفتوحة النوافذ للمارف المختلفة والعقائد المختلفة والعقائد المختلفة والعقائد ،

## المثل الأعلى

يختلف المثل الأعلى فى كل دين وعقيدة وفلسفة ، وقد صورت المسيحية المثل الأعلى ، فى الأعلى فى القديس المتبتل الواهد الوادع ، ويضور نيتشه و المثل الأعلى ، فى السو برمان الطاغية الانانى المتخطرس المتجبر،أما فى الاسلام فلانجد المثل الإعلى فى الانسان بل نجده ممثلا فى الله سبحانه وتعالى ، وفيه تعالى يحتمع من الكالات المطلقة أقصى ما يستطيع عقل بشرى أن يتصوره ، ويجد المسلون فى الله سبحانه وتعالى المثل الاعلى فى صفاته وأسمائه الحسنى ولله المثل الاعلى ، وله المثل الاعلى فى صفاته وأسمائه الحسنى ولله المثل الاعلى ، وله المثل الاعلى فى صفاته وأسمائه الحسنى ولله المثل الاعلى ، وله المثل الاعلى فى صفاته وأسمائه الحسنى ولله المثل الاعلى ، وله المثل الاعلى فى صفاته وأسمائه الحسنى ولله المثل الاعلى ،

ويرى الدكتور توفيق الطويل: أنه إذا كانت الرحمة في المسيحية هي رأس الكمالات والقوة عند نيتشه هي قمة الفضائل، فقد جمع الله تعالى بين الرحمة والقوة في تعمادل وتوازن فهو قادر منتقم وهو غفور رحيم وصفات القدوة والمجبروت عنده لا تعلني على صفات الرحمة، ويقول: إن الله هو المثل الأعلى لكل من آمن بالاسلام فعن اهتدى يهدى الاسلام حق عليه الاقتداء بالله، ومحاولة الاقتداء بصفاته الحسنى، أو كما يقول الصوفية من المسلين: « تحقيق الكمالات الالهية على قدر الطاقة البشرية ، و يتجلى المثل الأعلى الاسلامي في مفهوم السلم والحرب بأجلى صورة فالله سبحانه و تعالى حرم البدء بالعدوان (ولا تعمدوا إن الله لا يحب المعتدين) ولكنه أكد رد العدوان (فمن اعتدى عليه فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليه في المناه المناه المنه المناه المنه الم

وهو سبحانه الذى دعا إلى المصابرة والمرابطة ، يا أيها الذين آمنوا اصبروا (أى غالبرا الاعداء بالصبر على المكاره فى الحرب) ورابطوا (أى اجتمعوا فى الثغور مترصدين للعدو متأهبين للغرو) ويقول (وأعدوا لهم ما استطمتم من قوه ومن رباط الحيل أى قلاع وحصون).

أما فى الغرب فقد أنكر الفلاسفة مفهوم المسيحية للمثل الاعلى، ودعا نيتشه إلى صورة أخرى للمثل الاعلى تتمثل فى الانسان الاعلى: وفى صورة الطاغية المستبد الانانى الجهار الذى يعتصم بالظلم والقسوة والجهروت ويحتقر الصبر والحلم والدعة

يطالب بالقضاء على المرضى والمحتاجين ، ويرد الدكتور توفيق للطويل المثل الاعلى الذى رسمه نيتشه إلى نطرية التطور التي تأثر بها ، وأصرعلى تطبيق قانونها على الاخلاق ، ودعا إلى ترك المبادىء الخلقية والانصراف عنها ، حتى ينقرض الضميف ويبقى الاقوى ، وكانت نتيجة التطبيق مروعة ، إذ سرعان ما تحولت به فضائل المسيحية من إحسان و تضحية ، وأصبحت القسوة والظلم والبغى والعدوان ونحوها فضائل تتجلى فيمن أسماه (السويرمان) وقد قسم نيتشه الاخلاق إلى وأخلاق سادة وأخلاق عبيد ، أما أخلاق سادة فتمتثل في إرادة القوه واحترام الظلم والفسوة والمغامرة .

ويرى الدكنور الطويل أن مرد فلسفة نيتشه إلى رجل مصاب فى جسمه وفى ءتله وقد أمضى عمراً من حياته يعانى آلام مرضورائى فى جسمه، وفى متاعب صرع أصابه فى عقله مما دعاء إلى التماس مثله الاعلى فى دنيا المغامره واقتحام الاخطار ..

ولكن نيتشه انتهى، ومثله الاعلى لم ينته، بل يكاد يكون المثل الاعلى المفكر الغربي في العصر الحديث وبه يتمثل الاستعمار والنفوذ الاجنبي والصهبونية،

ويتصل بالمثل الاعلى الغربي بآراء ميكافيلى ، ومذهبه فى السياسة الذى اعتنقته أوربا حيث يرى أن السياسة لا ترتبط بالضمير ولا بالا خلاق .

#### منطق أرسطو

سبقت العلسفة اليونانية الادبان الكبرى الثلاثة ثم كان لها تأثيرها الواضح على الديانة الموسوية ثم أنتقل إلى الديانة المسيحية . فلسا ظهر الاسلام وتحت رسالته واكتمل منهجه وكانت دعوته إلى التوحيد أمتداداً لمفهوم الاديان المثرلة من عند الله قبل أنحرافها ، بدا هذا التوحيد غريبا بالنسبة لمفاهيم الاديان التي كانت قد اختلطت فيها الفلسفات اليونانية والهندية والفارسية مع الإديان القديمة كالبوذية والمجوسية وغيرها ومن هنا بدت مفاهيم هذه الاديان متقاربة متشابة ، وبدأ الاسلام منذ ذلك الوقت وإلى اليوم وكانه يحمل مفاهيم مستقلة تختلف كل الاختلاف في جوهرها عما وصلت إليه الاديان من تضارب وتحريف.

ولكن الفلسفة اليونانية لم تلبث أن أقتحمت مجال الفكر الاسلامى وأثرت فيه ، فقد أستمان الاسلام بمنطق أرسطو فى فترة من أدق الفترات وفى مواجهة مهاجات الاديان وصيالها ومساجلاتها ومنه أنطلق علم الكلام للرد على شبهات خصوم الإسلام بنفس منطقهم .

غير أن الفكر الاسلامي لم يلبث أن تحرر من منطق أرسطو، وكشف أعلام هذا الفكر عن منطق للقرآن وكان لابن حزم والغزالي وأبن تيميه أراء واضحة في هذا المجال وبما ذكره الغزالي أن منهج المكلام مثل الرداء وهو بما يحتاجه الإنسان في فترة المرض.

أما منهج القرآن فهو مثل الماء والغذاء بما يحتاجه الإنسان في مختلف فترات حياته. ثم جاء أبن تيميه فالف كتابه الرد على المنطقيين فاشار إلىأنالقرآن منطق خاص بختلف عن منطق أرسطو . وقد كشف أبن تيميه في منطق أرسطو عن خصائص العقلية اليونانية التي تباين الفكر الاسلامي ويختلف عنه فالعقلية اليونانية تقع تحت الطابع النظرى فى التفكير و تعلى من شأن العلوم النظرية و تراها أشرف من العلوم العملية و تهتم بالجانب الصورى من المنطق دون المادى و تجعل القياس أكثر أنواع الاستدلال يقينا بينها يقرر الاسلام أو ضاع الحياة العليسة و يعتمد

على التجربة ويقول الدكتور النشار: أن العلوم الاسلامية نشأت تبعا لحاجات الحياة بل أن اهتام الفكر الاسلامي بالحاجات الإنسانية قد دعا الفقهاء فى الاحكام إلى العدول عن قياس الغائب على الشاهد إلى الاستحسان.

ويقول العز بن عبد السلام أن الله شرع لعبادة السعى فى تحصيـل مصالح عاجلة وآجلة تجمع كل قاعدة منها علة واحدة ثم استثنى منها مافى ملابساته مشقة شديدة أومفسده تربو على تلك المصالح ، ويعبر عن ذلك بما يخالف القياس وذلك جائز فى العبادات والمعاملات وسائر التصرفات .

ومن هنا فقد ناصر أبن تيميه المنطق المادى وانتقد المنطق الصورى ، وهاجم أفكار الماهيات والسكليات وسائر التصورات التى لم تستند إلى وجــود غينى ، وبذلك بعد ابن تيميه رائداً لسكل الاتجاهات الحديشة فى نقد منطق أرسطو من أرجانون فرنسيس باكون إلى المنطقية الوضعية لدى ستينج وكارناب وغيرهما كا ترك بصات واضحة فى المنطق المادى لدى بيكون وميل والمنطق السيكولوجي لدى كوزان ثم وقدهاجم أبن تيميه الفلاسفة الذين تشيعوا لمنطق أرسطو أمثال الغزالي وأبن سينا وابن وشد .

وكان منهجه الواضح هو الكشف عن أن هناك مباينة واضحة بسين الفكر الاسلامي والفكر اليوناني في اعمق أعماقه وفي قضاياه الرئيسية .

ويرى أبن تيميه أن التسليم بمنطق اليونان يقوض أساس الحصارة الإسلامية إذ سينتج عن ذلك أحكاماً عامة تهدم ما تبناه المسلمون من أحكام ولا سيما في نطاق الإلهيات. و فكانت عبقرية ابن تيمية لافي فقد المنطق الارسطاليسي وأنما في استخلاص منطق بعيد عن خصائص العقلية الاسلامية ويحمل طابع الحضارة فيها.

## المسرح والفكر الإسلامي

يتردد القول كثيراً حول المسرح والقصة فىالفكرالإسلامىوالادبالعربي.

لماذا لم يظهر المسرح في الفسكر الاسلامي، والواقع أن ذلك يتفق تماما مع طبيعة النفس العربية الاسلامية بطبيعة تركيها ومن خلال مزاجها النفسي الذي اتصل بمنهوم الاسلام والقائم على التوحيد فقد تشكلت هذه النفس مطبوعة على الصراحة والوضوح، وقد فرض عليها ذلك إيمانها بالله ، وجوها الصحراوي الواضح الذي يمتليء بالضوء منذ الصباح الباكر فاذا أشرقت الشمس عمالكون كله ضياء ونور.

فالنفس العربية واضحة كل الوضوح، صريحة كل الصراحة لا تحتاج إلى الرموز ولا إلى الإيماءات ولاتجد هناك ما يحول دون أن تقول السكلمة، وقد أعطاها فسكرها الاسلامي هذه القوة وهذا الوضوح، فضلا عن بساطة العقيدة الاسلامية التي لا تحتاج إلى مسرحية طويلة لتشرحها أو تجلى في نفوس النساس وعقولهم فلسفتها،

و بالإضافة إلى ذلك فقد شكل القرآن منهج البلاغةالعربية فاقامها على الوضوح والايجاز ، حتى عد أبلغ الحكلام هو السهل الممتنع . وقال النبي عن نفسه . أن الحكمة قد اختصرت له اختصاراً وقالت السيدة عائشة رضى الله عنها : أن النبي لم يكن يسرد كسردكم هذا ولكنها كلمات موجزة .

كل هذه العوامل كانت بعيدة الآثر فى انتفاء الملاحم والاساطير والمسرح عن الأدب العربى والفكر الإسلامى ، فقد كانت هذه الملاحم والاساطير والمسرح نتيجة لطبيعة الامم التى عرفت هذه الفنون ، فقد اتخذتها وسيلة للافصاح عن فكرها حيث عاشت فى بلاد تميزت بالليل الطويل والظلام والغيوم

والسحب، وعرفت بالجبال العالية والبحار العميقة، وما يتصل بذلك من مخاوف كانت تملاً قلوب سكان تلك البلاد ومن هنا نشأت الاساطيروالقصص الحرافية، وكانت الفلسفة الوثنية تجتاج إلى تفسير وإيضاح ، ومن هناكان الرمز فى التعبير وكان المسرح للتوضيح فكيف يوجد هذا فى بيئة تنختلف كل الاختلاف، ولا تحتاج إلى مثل هده الوسائل لايضاح فكرها أو تبليغ كلمتها -

ولقد رأى العرب الشعر اليونانى والقصة اليونانية إبان حركة الترجمة التلقائية فأعرضوا عنها لانها كانت مليئة بالوثنيات والاساطير وكانت متعارضة مع ذاتيتهم وعقائدهم ، أما ترجمتها اليوم فان ذلك لم يكن بارادة الفكر الاسلامى ، ولكن نما فرض عليه ومع ذلك لم يسغها ولم يتقبلها .

م - ١٦ الشبهات والأخطاء الشائعة

## القرآن والأدب

جرت محاولات فى دراسات الادبالعربى خلال الثلاثينات ، كانت تستهدف وضع القرآن الكريم موضع النقد وتعتيره أثراً أدبياً يمكن أن يجرى عليه ما يحرى على أى قصيدة شعرية أو قطعة بلاغية .

ولقد أخطات هذه الدعوة طريقها ، لانها اعتبرت القرآن كتاباً موضوعا ، كتبه محمد ، بينها القرآن ليس كذلك ، فهو من آى الله المنزلة من السهاء وليس من صياغة بشر ، ولذلك فان وضعه موضع النقد ليس بالامر الصحيح علمياً حيث تناقش أثار الادباء والكتاب .

ولقد أجرى الغربيون نفس المراجعات على التوراة والكتب الدينية ، غير أنهم أكدوا بطريقة حاسمة قبل أن يقوموا بهذا العمل أن هذه الكتب لبست سماوية ولا منزلة ، وأنها محررة باقلام بشر ، وقد بلغوا في ذلك مبلغاً بعيداً من التحقيق فذكروا أسماه الكتاب الذين شاركوا في كتابة هذه الكتب ، ومن ثم فقد اعتبروها تراثاً أدبياً قابلا للمراجعة والنظر وأخضعوها لقواعد النقد الادبي .

ولكن الذين حاولوا مثل هذه المحاولة في الادب العربي كانوا يعرفون أن القرآن الص سماوى موثق لاياً تيه الباطل من بين يديه ولا من خلقه ، وأنه ظل محفوظا دون أن يطرأ عليه ما طرأ على السكتب الدينية الاخرى ولذلك فقد كانت محاولتهم أخضاع القرآن لمثل ما أخضعت له الكتب الاخرى في الغرب ، كان جرأة وبحازفه وخروجا على مناهج البحث العلمي تفسه .

غير أن النظر في الدوافع والخلقيات يكشف عن أن هذه المحاولة لم تمكن خالصة لوجه البحث العلمي ولكنها كانت ضمن مخطط تغريبي يرمى إلى إخراج شباب المسلمين الذين يتعلمون في الجامعات من قدسيه البص القرآني ، وخلق أحساس بالاستهانة به والنظر إليه على أنه كتاب أدبي خالص ، وقد جاء ذلك في غيبه التربية الاسلامية الصحيحة التي كان الاستعار أند رفعها من مناهج التعليم حتى لا يبقى في نفوس الشباب أى قدر من الإحساس باصالة القرآن وسلامته وأنه منزل من عند ألله .

## هزعة المعتزلة

بردد كشير من الباحثين الغريبين ومن تابعهم من كتاب يكثبون باللغة العربية هذه العبارة « هزيمة المعتزلة » يريدون با القول بأن هذه الهزيمة إنما كانت عاملاً من عوامل الصعف الذي حل بالمجتمع الإسلامي.

وهؤلاء الباحثون هم أما مغرضون يعرفون الحقيقة ويتجاهلونها في سبيل تمويه الامور وغش القرآء وتضلبلهم عن حقيقة تاريخ الاسلام وفكره.

أما هم مع الاسف لم يستوعبوا حقائق الاسلام ولم يقهموه فهما صحيحاً ، وربما فهموه من داخل دآئرة الفكر الغربي الذي كان دائماً سيء الرأى في الاسلام وفي الاديان يامة .

والحقيقة أن هزيمة المعترلة كانت نتيجة طبيعية لاختلاف هذة الدعوة وسع جوهر الاسلام ومع طبيعة الفكر الاسلامي ومنهج المعرفة فية هذا المنهج المذاهب على جماع العقل والوجدان ، لقد كان الاعترال أساساً محاولة أصيلة لمواجهة المذاهب الفلسفية التي كانت تحتمي وراءها الاديان المعارضة للاسلام وقد أدى دوره في هدذًا المجال على أحسن وجه ، وواجه علماء المخلام في الاديان والفلسفات الاخرى في قوة وأدال منهم وحقق كثيرا من النتائج وأدخل مئات من الوثنين في الاسلام.

غير أن المعتزلة لم يلبثوا أن بلغوا درجة من الغلو في تأكيد موفقهم وفكرتهم و وبذلك أعلوا شأن العقل وبلغوا به مبلغاً خطيراً ، ولما كان المسلمين يؤمنون بالغيب والشهادة ، ويؤمنون بالوحى والعقل وبتسكامل إيمانهم هذا ويتشكل في وحده واحدة فان إعلاء شأن العقل وحده كان خروجا على مفهوم الاسلام، وهو خروج عرض المعتزلة للهزيمة وعرض فكرهم للانهيار تحت أضواء الاسلام الصحيح ، ومن هناجاءت تعديلات وتصحيحات قامبها الإمام الاشعرى

ومدرمة الأمام أحمد بن حنبل إذكان لابد أن يعود الاسلام الى اصوله ، وان يتحرر بما أصابه عن طريق الفلسفة اليونانية مرس انحراف .

ولذلك كانت هزيمة المعترلة نصراً لأصالة الاسلام وتعديلا لمسار ف كره وريماكان حزن بعض الغربيين على هزيمة المعترلة راجعاً إلى ما حاولوا ان يلصقوه بها مرس انهاكانت منطلق الفكر اليوناني الاغربيق وإنها لو حقتت نجاحاً مضطرداً لقضى ذلك على وسطية الاسلام وتكامله بل وريما قضى على ارفع مفاهم الاسلام واصلها الاصيل و التوحيد ، ولذلك فهم يتمسحون بالمعترلة ويعلون من شأنهم .

## وحدة الوجود

وحدة الوجودمذهب دخيل على الفكر الاسلامى والثقافةالعربية ،وهو من المذاهب الفلسفية القديمة المرتبطة بالوثنية والمجوسية وفلسفات الاغريق والهنود والفرس التي تحرر منها الاسلام بالتوحيد وفصل بينه وبينها .

وتمنى وحدة الوجود تالية المخلوقات واعتبار الكون هو الله ، وقد أثار هذه الدعوة موج من الصراع الفكرى العنيف وشجها الفكر الاسلام، على لسان كثير من علماء السكلام والمحدثين والمفسرين والفقهاء والصوفيين السنيفة، على اعتبار أنها دعوى تتناقض مع حوهر العقيدة الاسلامية تناقضاً مطلقاً محيث لا يمكن التوفيق بينها وبين عقيدة التوحيد بأى وجه من الوجوه.

وفد سمى آسسين بلاسيوس فى كتابة ابن عربى دعاة هذه الفكرة بالاسلام المتنصر Ellslam eristianiza وقال أنها جاءت من المذاهب الباطنية.

وهذا هو سر اهتمام المستشرقين والمبشرين بالدعاة إلى هذه الكرة كابن عربى والحلاج، وترويج كتاباتهم رغبة فى إحداث شبهات عيقة تبلبل عقيدة البسطاء.

ومفهوم الاسلام في مواجهة وحدة الوجود هو أن الموجود إثنان : واجب الوجود : ومسكن الوجو :

وأجب الوجود فهو صانعها الساحد الواحد الفرد الصمد .

ويمكن الوجود هو هذه المكائد ت التي تدوكها بحواسنا الخس مباشرة :

كماأنكر الاسلام عقيده الاتحاد: أى حلول الخالق فى المخلوق، أو استفراق المخلوق في الحالق، وهو أى الاسلام يميز طبيعة كل منهما ولذا أنكر الاسلام فكرة الحلول.

والاسلام لا يقبل وحدة الوجود لانفيها انتقالامن عقيدته الاصلية ( لا إله إلا الله ) إلى ما يقوله بعض الصوفية ( لا موجود فى الحقيقة إلا الله ) وسياق كل منهما ينتهى إلى نتائج مختلفة أشد الاختلاف لنتائج الاخرى. والتصوف في مُفهوم الاسلام يبدأ القرآن وينتهى إليه .

#### وحدة الحضارة

هناك دعوات ارتبطت بالاستعار والنفوذ الاجنبي أطلقت عليها عبارة وحدة الحضارة ، وحدة الثقافة العالمية ، والحكومة العالمية .

وعبارة وحدة الثقافة العالمية : عبارة خلابة المظهر براقة الصورة ولسكنها تخنى في أعماقها التعصب والاحتقار الثقافات الانسانية ومعناها في الواقع سيادة الثقافة الغربية وحضارتها وتشيدها على ثقافات الامم وحضاراتها ولا سيم الثقافة العربية والفكر الاسلامي ، هذه التي سادت أفريقيا ، وآسيا ، والتي هي طابع هذه المنطقة التي ما تزال مجال النفوذ الاستماري الغرب وهي تسمى هذه الدعوة : دعوة التمدن والتحضير للامم المختلفة ، رسالة الرجل الابيض إلى العالم الملون ، والهدف الكامن في أعماق هذه أن وة البارعة الملس والمظهر، وهو سوق الناس جميعاً إلى الولاء والعبودية الميازية في الفكر الغربي وإحلال قيم الفكر الغربي ومفاهيمه على العالم الاسلامي والعرب ومفاهيمه على الفكر يقيم ومفاهيم تختلف في جوهرها عن قيم الفكر العرب ومفاهيمه .

ومن الحق أن يقال أن هناك دعوات متعددة للحكومة العالمية أو الوحدة العالمية فالماركسية تدعو إلى وحدة قوامها الفكر الماركسي، والامبريالية الغربية تدعو إلى وحدة تقوم على قيمتها ومفاهيمها ، وتحمل الصهيونية لواء دعوة إلى وحدة تخضع العالم كله للفكر الصهيوني، وكل من هذه الوحدات تتصارع وتحاول أن تفرض أيدلوجيها وتعمل كل منهالتضع العالم تحت سلطامها، والحضارة الإسلامية العربية لها دعوة عربصة إلى الوحدة الانسانية ، تحمل أصنى المثل وأنبل المبادى ولا تتطلع من وراء هذه الوحدة إلى السيادة أو النفوذ الاستراتيجي ، ويرى الدكتورعوليلموقرير والكاتب الإيطالي في كتابه وحدة العالم: أن الوحدة لاتتحقق بتغلب أمة على أمة أو جنس على جنس ، ولا يمكن أن يكون فرد واحد سيد العالم وكذلك الوحدة لن تكون بتوحيد اللغات فهذا غير بمكن .

ويتساءل منريك رالف فى كتابه ( الانسانية والوطنية )

Hamante et Patria

هل يجدر بالامم الضعيفة المهضومة الحقوق أن تأخذ بالنزعة الانسانية وتضحى بالنزعة الوطنيه ، وهل تفكر في سعادة الانسانية قبل أن تفكر في سعادتها :

ويرى هنريك رالف أن النزعة الانسانية يجب ألا تعتنقها إلا الامم القوية ، أما الامم الضعيفة فإن لم تتمسك بوطنيتها اعتدت عليها الامم القوية ، ويعتقد هغريك رالف من أنصار السياسة الانسانية هم طائفة المنافقين يروجون لها دفاعاً عن مصالحهم الخالصة ورغبة في الاستمرار على بسط نفوذهم وسيادتهم على الامم المهضومة الحقوق .

ويرى كثير من الباحثين: أن محاولة الغرب فى توحيد البشر إنما يعنى صبغها بالصبغة الأوربية وطبعهم بطابعها . وما دام الغرب يؤمن أن ليس الانسان فى بجموعة سيد الخليقة وإنما الانسان الابيض وحده هذا الانسان الابيض الذى ندب لتطهير الأرض وحماية الحضارة ، فإنه لا سبيل إلى هذه الوحدة ،كذلك دعوة الصهيونية إلى امتياز شعب الله المختار وما يرددونه من رسالة انتدبوا لها، كل هذا من شأنه أن يحول دون وحدة الانسانية التي لا تتجمع إلا وفق مفهوم الاسلام وحده : « لا فضل لعربى على أعجمى إلا بالتقوى " وإن الامم شعوبها وقبائلها تستطيع أن تتعارف وتلتقى على الاخوة والمحبة والمساواة .

#### الوسطية

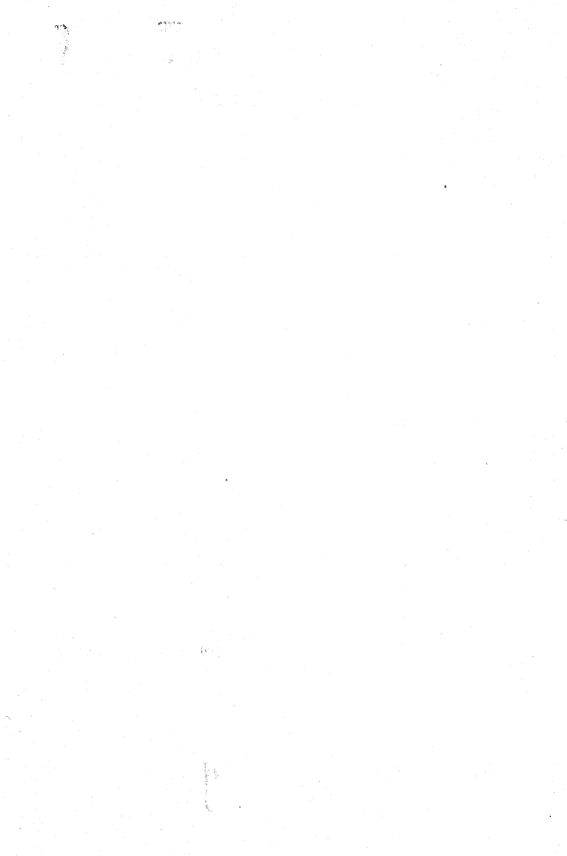
مفهوم الوسطية ترتبط إلى حد كبير بالفكر الاسلامي إذا تصور أن الفكر الشرق(البوذية الكنفشوسية والهندوكية) بما يوصف بالمادية الصرفة ، في هذا الغربي (المادية والماركسية والوجودية) بما يوصف بالمادية الصرفة ، في هذا يوصف الفكر الاسلامي بالوسطية الجامعة بين الروح والمادة .

وقد تنبه إلى هدا المعنى كثير من الباحثين الذين يرون أن الخلاف بين أيدلوجية الفكر الغربي والفكر الماركسي لا يحلما إلا الفكر الاسلامي فحيث الماركسية تؤله المجتمع والغربية تؤله الغرد، يؤكد الاسلام الرابطة الجامعة المتوازنة بين المجتمع والفرد، وحيث يقف الغرب عند نزعة الحرية وتقف الماركسية عند نزعة المدل يجمع الاسلام بينهما في مزيج يعطى زيدتهما، ومن هنا يبدن وما يسمى وسيطية الاسلام بين الروح والمادة من ناحية وبين الفردية والجماعية من ناحية أخرى، ويرى العلامة السلجوق : أن اليهودية انحرفت إلى الفردية الطاغية، وأكدت المسيحية على الروحية الصرفة تمجاء الاسلام وسطاً جعل الفرد ممتفاعلا مع المجتمع، وجعل المجتمع متفاعلا مع الفرد على قاعدة التوازن وتمبرز وسطية الاسلام ليس فقط في تقريب الفرد مع المجتمع وليست في تقريب المجتمع من الفرد، وإنما في هذا السلوك الحلقي لأن الوسط بين التفريط وبين الافراط من الفرد، ولم في في هذا السلوك الحلقي لأن الوسط بين التفريط وبين الافراط هو فضيلة وهو خلق .

ويقول المستر قدجب: أخذ المسلون يسلكون سبيلا وسطا فيأخذون خير ما في الفرب وسيؤدى هذا إلى ظهور المثل العليا الجديدة للثقافة العربية.

# الباسب الخامس

الدعوات والمذاهب



#### البائية

خدع كثير من الباحثين الغربين وربما قصد بعضهم إلى اعتبار البهائية دعوة من دعوات الاصلاح والتجديد الإسلامي توضع في بجال التقدير والاعتبار في موازاة دعوة جمال الدين الافغاني ومحمد عبده ، وقد تابعهم بعض الباحثين المسلمين في هذا الرأى ، بينا تجمع المصادر المختلفة على أن البهائية حركة هضادة للفكر الاسلامي ومحلة تغريبية للقضاء على مفاهيم الاصلاح على النحو المستمد من الفكر الاسلامي وقوامه التوحيد واحلال مفاهيم أخرى مستمدة من الدعوات الباطئية والمجوسية القديمة ، وأية ذلك اهتمام الاستمار بها ونشجيمها ورعاية المبشرين والمستشرقين ودعاة التغريب بها في نفس الوقت الذي تقاوم فيه هذه المؤسسات جميعاً كل دعوة إصلاحية حقيقية و تنخذتها في المهد أو تجهضها قبل أن نولد .

وتبدو دعوة البهائية واضحة فى أنها محاولة لخلق جو من التضارب الدائم بين الامم وذلك بإلغاء الاديان القائمة واحلال دين جديد يوحد بين الامم وترك العصبيات المذهبية والجنسية والسياسية

وقد أحاط النفوذ الاستمارى هذه الدعوة بالتشجيع والتقدير وأفسحت لها الصحف واهتم بها الكتاب وركزت على الاضواء فى نفس الوقت الذى كانت الصهيونية نجاول أن تسيطر فى فلسطين وغزوات التبشير بجتاح العالم الإسلاى ومصر على الخصوص ، وقد تردد أن هذه الدعوة إنما قصد يها ملى تركيز النفوذ الاستمارى فى البلاد التى ظهرت فيها ( إيران ) وإنها حاولت أن تستمد مفاهيمها من موروثات قديمة باطنية وبجوسية ولكن براعة النفوذ الاستعارى كانت قادرة على الإعلان بها وإذاعتها والاستفادة بها فى مختلف أنحاء معالم الإسلامى لائارة الشكوك فى انفوس وكسب مزيد من الذين ترعزعت عقائدهم "

وحاول كتاب ممر فى العشرينات والثلاثينات الدعوة لها والقول بأنها تقوم على أساس وحدة الاديان وأنها جماع المسيحية واليهوديه والاسلام وأنها تستهدف توحيد لغات العالم ومساواة الرجل بالمرأة ونبذ العصبات واتحاد الشرق والغرب وذلك بزوال الاديان وألم تفلح كل وسائل الدعاية في أكبر الصحف \_ إذ ذاك \_ وبأكبر الاقلام في كسبواحد من المسلمين لهذه الدعوة بل ماتت الدعوة في مهدها وانكشفت معارضتها للذوق والضمير والروح الاسلامي .

وقد أولت بريطانيا داعية البهائية اهتمامها ومنحته الحسكومة البريطانية لقب سير واحتفل به هربرت صمويل المندوب السامى البريطاني اليهودى الاصل في القدس ثم كشفت الايام من بعد تلك الرابطة الاكيدة بين البهائية والصهير نية عندما عقد المؤتمر العالمي للبهائية في إسرائيل عام ١٩٦٨ بعد وفاة زعيمها عباس البهاء بخمسين عاماً وتكشفت تلك العلامة في أن دعوة البهائية إلى إزالة جميع الادبان اليهودية والمسيحية والاسلام لم تكن تهدف في الحق إلا إلى إزالة الاسلام.

وقد حاول البهائيون التشكيك في آيات القرآن ويأويلها بما يؤيد دعواهم وأنكروا عالمية اللغة العربية وكونها اللغة المشتركة — لغة الصلاة والعلوم الاسلامية في العالم الاسلامي — ودعوا إلى إيجاد لغة أخرى تكون لغة الامم وذلك بالاضافة إلى إنكار إعجاز القرآن والمعجزات المحمدية .

و يجمع الباحثون المنصفون عى أن البهائية بعث جديد للباطنية التي وضعت تعالميها الاولى على أساس محو الاسلام وإزالة سلطانه ، وهم يعدون مؤسسى البهائية رسول الله الاعظم ولهم كتاب يسمى الاقدس يرتل بطريقة القرآن .

ولم تتوقف الدعوة إلى البهائية منذ ذلك الوقت بل ظلت تتجدد سنوات بعد سنوات وفى كل مرة تجد من المسلين من يكشف عن جوهرها . يقول فريد وجدى : إن دعوة البهائية إلى اتجاد الاديان قد سبق إليها الاسلام وأسسه على أقوى الاصول فقرر أن أصل الاديان واحد ، فوحدة الدين هى الاساس الذى يتوم عليه الاسلام وإن طموح البهائين لان يكون ديناً عاماً يقضى بالعجب لانها ليست بدين سماوى وليس فيها من الاصول والمبادىء ما بلغت العقول إليها بعد أن النت في حرض نفسها على الامم ، وإن البشرية ليست في حاجة إلى دين جديد

بعد الإسلام الذي استكمل شرائط الدين العام وأين هي من الاسلام الذي تبني أياً قوية ، ومدنيات فاضلة في خلال عصور متعاقبة ، ولا يزال على مثل حيويته الاولى حتى ليتوقع فلاسفة كشيرون ومنهم برناردشو أن مبادى الاسلام توشك أن تمم العالم أجمع ، ويقوم الإسلام على أصلين ضمنت لها التعميم والخلود . موافقته للفطرة واعتباده على العقل والعلم فأين البهائية من هذا الموقف العلى الحق وهي تقوم على أصلين أحدهما عتيق غامض قال به أفراد من يجي السبح في الخيالات وهي تصوير ذات الله بصور المخلوقين ، وثائيهما وهو صرف الالفاظ عن ظواهر بحال وهو فسيح للظنون والأوهام والخبط .

للاستعبار مؤسسات أساسية ضخمة تقوم بالعمل على تثبيت وجوده وتأكيد بفائه : أهمها التبشير والاستشراق ، وهذه المؤسسات تحمل دعوات مختاءة إلى التغريب والشعوبية ولكنها لاتظهرها بأسمائها وإنما تخفيها وراء أسماء كبيرة براقة أغلبها يحتجب تحت أسماء ثقافية أو حضارية .

وأقوى القوى العاملة هى «المدرسة، الاجنبية فى بحال التعليم والتربية وتكوين النشء والاجيال الجديدة والصحيفة فى بحال الثقافة والقراءة .وقد أكدت تقارير المشرين المختلفة على الدور الخطير الذى قامت به المدرسة والصحيفة وما تزال تقوم به فى سيل تحقيق غاية أساسية :

- (أولا) تمزيق وحدة العرب والمسلمين والحيلولة دون التثامها .
- (ثانيا) تدمير القيم الاساسية العربية والإسلامية الفكرية والحيلولة دون سيطرتها ومحاولة فرض مفاهيم أخرى «غربية ، المصدر على الثقافة والتربية العربية والفكر الاسلامي رغبة في القضاء على:
  - (١) الرابطة بين الدين والمجتمع .
  - (٢) أخلاقية التعليم والتربية والمجتمع والسياسة .
- (٣) إذاعة أسلوب من التحرر في مجال الفكر يصل إلى الالحاد وأسلوب من التحرر في مجال الحياة يصل إلى الاباحة .

وللنبشير دور هام فى تحقيق هذا الهدف الأساسى من أهداف الاستعهاروهو خراج المسلمين والعرب من القيم التي تدفعهم إلى الحرية ومقاومة النفوذ الآجنبي وعدم الانصهار فى الأمية أو العالمية وإقامة مجتمعهم الحالص المستمد من قيمهم تاريخهم ولغتهم وأديانهم ، فاذا أستطاع الاستعار إذابة المسلمين والعرب فى وقيم فى الثقافة العامة وإخراجهم من ثقافتهم وقيمهم لم يعد هذاك بجال لتشكلهم بصورة خاصة ، بصورة الذات والشخصية الخاصة ، عندت تصبح الحضارة الغربية وقد حة ت أكبر انتصاراتها بأن أحالت المسلمين والعرب للى عبيد فى القطيع اسى يسود فيه الجنس الأبيض الغربي صانع الحضارة .

وقد اجمع خطط المبشرين ودراساتهم وأمحاث مؤتمراتهم على أن الهدف من التبشير هو: إنشاء علمة علمة تحتقر كل مقومات الفكر الاسلاى وأبعاد العناصر التي تمثل الاسلام عن مراكز التوجيه «فاذا لم تنجح دعوة التبشير في إدخال المسلمين في دين جديد فلاأقل من أنها تكون قد أخرجته من الاسلام.

وقدكانت خطة التبشير شاملة وموحدة وذات مراحل وحلفات وقدأشرف عليها رجال ذوى خبرة وثقافة واتصال كامل بمخططات الاستمار وهى تضم وزارات المستعمرات والخارجية في الدول المستعمرة العالم الإسلامي ، ومؤسسات التبشير الكبرى بفروعها المختلفة وإرسالياتهاومعاهدها فى العالمالاسلاى بالإضافة إلى جماعة المستشرقين المنبئين في مختلف الجامعات الاوربية والمتاحف والمكتبات العامة والمعاهد المعنية بالدراسات الشرقية والإللامية والغربية ، وقد تأكد مدى التناسق بين هذه الهيئات من التقارير التي نشرتها هذه الهيئات والق تكشف عن أن ورارات المستعمرات تستخدم المبشرين في العمل داخل البلاد العربية والاسلامية وتؤكد أهمية عملهم وخطورة دورهم فى أن يكونوا عنوانا لها وأداة لتحويل الافكار على النحو الذي تريده ، وتبدو هـذه الاهمية في إشراف الساسة الكبار على مؤتمرات المبشرين أمثال لورد بلفور الذي أعلن أهمية مؤسسات التبشير فيخدمة أهداف السياسةوذلك قوله: دوالمبشرون همفي نظر الاستمار عيونه التي تقوم باطلاع الدول الغربية بالنواحي التي يهمهم معرفتها من عقائدالمسلمين وأدابهم والتفافات التي يأثرون بها ،ويتجلى ذلكحين نرىأنمؤتمر التبشير في أدنبرج سنة ١٩١٠ يعني بدراسة قرار حول اليه من المؤتمر الاستعماري المنعقد في تراين في نفس العام : يقول هذا القرار : ﴿ إِنَّ ارْتَقَّاءُ الْمُسْلِينِ يُتَهِّدُهُ نمو مستعمراتنا بخطر عظيم لذلك فان المؤتمر الاستعبارى ينصح للحكومة بزيادة الاشراف والمراقبة على أدوار هذه الحركة ويطلب المؤتمر الاستعارى عن في أيديهم زمام المستعمرات أن يقاوموا كل عمل من شأنه توسيع نطاق الاسلام وإزالة العراقيل عن طريق انتشار التبشير.

وتتمثل خيَّة البشير التي رسمها (شاتليه ، زويمر ، ماسفيون وخيرهم ) في

أن يكون عمل التبشير مبنياً على قواعد التربية العقلية و و التأثير على عقول المسلمين وقلوبهم ، فأن عجزت ارساليات التبشير عن زحزحة العقيدة الاسلامية في نفوس معتنقيها فانها تستطيع أن تحقق هدفها من هدم الفكرة الاسلامية ببث الافكار التي تتسرب مع اللغات الاوربية ، وذلك عن طريق نشر اللغات الانجليزية والألمانية والهولندية والفرنسية عا يمهد إلى إدخال الافكار ، وذلك المغربية الهادمة للفكر الاسلامي عن طريق هذه اللغات، ومن هنانسقط الاوصاع والخصائص المغربية .

ويرى زويمر شيخ المبشرين وأن القضاء على الاسلام فى مدارس المسلمين هو أكبر واسطة للتبشير وأن المسلم لا يكون مسيحياً مطلقاً ولسكن الغاية هى إخراج المسلم من الإسلام فقط ليسكون أما ملحداً أو مضطرباً فى دينه ، وعندها لا يكون مسلماً وهذه أسمى الغايات الاستعمارية ، .

ومن مناهج التبشير وأنظمته تلك القاعدة التي تقول أن جيسع الوسائل تستفل في سبيل التبشير حتى أعمال البر، وأن التطبيب والتعلم من وسائل المبشرين ويقول مولف كتاب طرق العمل التبشري في المسلمين: لنجعل هؤلاء القوم المسلمين يقتنعون في المرجة الأولى بأننا نحبهم و فنكون قد تعلمنا أن نصل إلى قلوبهم وعلى المبشران يحترم في الظاهر جميع العادات الشرقية والاسلامية حتى يستطيع أن يتوصل الحديث إرادته بين من يصغى إليها كما تشمل هذه الأساليب دراسة اللهجات العامة واصطلاحاتها نظريا وعلياً ، ومخاطبة عوام المسلمين على قدر عقولهم ، وأن تلقى الخطب بأصوات رخيعة وبفصاحة ، وأن يخطب المبشر وهو جالس ليكون تأثيره أشد على السامعين وأن يكون خبير بالنفس الشرقية وهو جالس ليكون تأثيره أشد على السامعين وأن يكون خبير بالنفس الشرقية وأن يستعمل التشبيه والتمثيل أكثر مما يستعمل القواعد المنطقية ، وأن يكسب ما حد الدين وعلى المبشران يحاول كسب القلوب بتظاهره بالميل إلى مطامح مباحث الدين وعلى المبشران يحاول كسب القلوب بتظاهره بالميل إلى مطامح مباحث الدين من الاستقلال السياسي والاجتماعية .

ثم يرى التخطيط إلى مرحلة أكثر أهمية حين يدعو إلى أن يكون تبشير

المسلمين بواسطة رسول من أنفسهم وأنه يتحتم على طبيب الارسالية ألاينسى ولا لحظة واحدة أنه مبشر قبلكل شيء وطبيب بعد ذلك وعليه استغلال فرص المرض والسيطرة على المرضى وانتهاز فرصة الصعف والحاجة وعدم القدرة على التفهم والاقتناع والدس للعقل الباطن بالايحاء.

وفى طريق العمل استطاع التبشير أن يكون فى العالم الاسلامى دعاة , من أنفسهم ، وكز الاستعار على أسمائهم واكسبها شهرة ولمعانا ودفع بها فى خصم الثقافة والصحافة وآزرها حتى تصدرت وأصبحت قوة لها وزنها حيث تولت كبريات المناصب فى الجامعات والاعمال الرسمية .

ويقوم عمل التبشر فى مجال التعليم على فرص ثقافة الغرب و تاريخه و بعلولاتة ولفته واقصاء لغة العرب والمسلمين و تاريخهم و إثارة الشبهات حولها وانتصاصها وفى بجال الثقافة يعمر إلى إثارة الغمزات والاتهامات إلى الشريعة الاسلامية واللغة العربية والحديث النبوى ، على نحو يفتح باب الشكوك والاتهامات, هو يحرى فى ذلك على مخطط مدروس وأسلوب دقيق فهو لا يلبث أن يرقضية جزئية أخرى ، بحيث لايش، رالقارى جزئية ، حتى يتوقف ، ليبدأ فى إثارة قضية جزئية أخرى ، بحيث لايش، رالقارى أو الباحث إلى أن هناك ترابطا بين هذه الاشارات و بعضها ، إعتادا على أنه على أو الباحث إلى أن هناك ترابطا بين هذه الاشارات و بعضها ، إعتادا على أنه على المدى العلويل يستطيع أن يكسب من وراء ذلك خصا للفكر الاسلامي وصديقا المتبشير والفكر الغربي يكون عونا له على أبناء وطنه ودينه و تاريخه .

م ١٢ ـ الشبهات والاخطاء الشائعة

#### الصهونية

الصهيونية حركة سياسية يقوم بها اليهود من أجل السيطرة على مقدرات الامم والشعوب وقد ظهرت فى صور شتى وكتابات ودعوات متعددة مسد سقطت الاندلس فى أيدى الفرنجة الذين أخرجوا منها العرب والمسلمين ، وكان اليهود قد عاشدوا فى حمى الامة الاسلامية فى أمن ورخاء فلما تشتنوا وتوزعوا فى أنحاء أوربا والعالم كله واجهوا الاضطهاد العنيف بما دفع بمض حاجاتهم إلى حمل لواء الدعوة إلى التجمع والسيطرة على الحكومات والدول وذلك بالسيطرة على المنهب والبنوك والثقافة والاعلام والعلوم الكيمائية وقد بدأت الحركة بالجماعة السرية (الماسونية) ثم استعلنت عام ١٨٩٧ بالحركة التى ممل لواءها تبودور هرتزل فى الدعوة إلى (الدولة اليهودية) والتى اتخذت من بعض تصوص التوراة المحرفة سندا إلى السيطرة على فلسطين ومن ثم كان السمى بعد أن قطع اليهود شوطا طويلا بالسيطرة على الحكومات الاوربية بعد ان نحت الماسونية فى أشعال الثورات المختلفة وفى مقدمتها الثورة الفرنسية التى كان نحت الماسونية فى أشعال الثورات المختلفة وفى مقدمتها الثورة الفرنسية التى كان المسيطرة على السياسة والحكومات بعد أن كانوا معزولين ذلك عن ذلك تماما .

وقد وجدت الصهيونية في محاولتها للسيطرة على فلسطين إعتراضا قوياور فضا قاطعاً من السلطان عبد الحميد خلال مدة حكمه للدولة العمانية فقدر فض كل العروض والمغريات والتهديدات في هذا الصدد ووقف موقف مشرفا كان من نتيجة أنه اشتد التآمر عليه حيث أسقطته المنظهات الماسونية التي سيطرت على حزب تركيا الفتاة (الاتحاد والترقي) وكانت حركة إسقاطه ١٩٠٨، ١٩٠٩ جزآن من نفس مخطط الثورة الفرنسية فقد فتح لحا الطريق على بدالاتحاد بين إلى فلسطين وإلى السيطرة على مختلف الحكومات والزعماء بما هيء لوعد بلفور ١٩١٨ الذي أعطى الصهونية جواز الاقامة والاحتلال لفلسطين وقد تمت هذه الخطوات كلها عن طريق دسائس اليهود، ومؤامرات العمهيونية، ومخططات الماسونية في جميع أجزاء العالم دسائس اليهود، ومؤامرات العمهيونية، ومخططات الماسونية في جميع أجزاء العالم

#### بما حثق قيام إسرائيل عام ١٩٤٨.

وقد خفيت هذه الحقائق على المسلمين والعرب زمناً طويلا وخدع كثير منهم بهذه المنظات ، ولكن الحقائق أخذت تظهر فى السنوات الآخيرة وبدأ المسلمون والعرب يحسون بالخطر الجارف الذى يهددهم وخاصة بعد سقوط القدس فى أيديهم عام١٩٦٧ وقدعرفوا الدورالخطير الذى قام به بعض الكتاب والصحفيين فى التعاطف مع مخططات الصهيونية التى تمثل الآن طليعة دور جديد للاستعار الغربى لإقامة الإمعراطورية الصهيونية .

#### الطائفية

اصطلاح جديد ظهر مع الاستمار الغربي والنفوذ الآجنبي ، حين ركز الاستمار على الاقليات الموجودة في العالم الإسلامي واحتضنها واتخذ منها سلاحاً الحيلولة دون تحرر الاقطار أو وحدة الشعوب . ولذلك فقد عمد الاستمار إلى تنمية الطائفية وتعميق خلافاتها مع الاكثرية (راجع باب أقليات) وكانت الطائبية من أخطر العوامل التي استعان بها النفوذ الاجنبي لنحطيم الامبراطورية العثمانية تميداً لبسط نفوذه على العالم الإسلامي وكان دور الطوائف الارمنية واليهودية كالدونمة في تركيا أبعد الاثر في تأريث المحطات الاجنبية في السيطرة .

ولم تكن الطائفية يوماً قضية في وجود الدولة الإسلامية ، بلكانت مختلف الطوائف تجد حريتها وإنطلاقها في المجتمع ، وقد وضعت الشريدة الاسلامية لها حمايتها وأنظمتها وكرمت الاديان وحمت الكنائس والمعابد ، وقد رصل أبناء الطوائف المختلفة إلى أرقى المناصب في عصر الازدهار وكان لهم دورهم في الحضارة الاسلامية والثقافةالعربية ولم يقع بينهموبين غيرهم أى خلاف أوصراع إلا تحت نفوذ الاستمار الذي أعلن أنه إنما جاء ليحمى هذه الطوائف مرب المسلمين وقد ورد صراحة في تصريح ٢٨ فعراير ١٩٢٢ نص خاص محماية الاقليات وكان لفرنسا وبريطانيا وروسيا نفوذ معروف في لبنانكل منهما تحميي أقلمة من الاقليات وكان لهذه السياسة أثرها في اندلاع ثورة ١٨٦٠ التي قصدت بما الدول الأوربية الوقيعة بين المارون والدروز توطئة لوضعهافي نظام خاص يمكن للنفوذ الاجنى من التغلمل في لبنان وبناء مؤسسا ته الأرسالية والتبشيرية والامتداد منها إلى العالم الاسلامي كله وقد تنبه لهذا كثير من المفكرين والزعماء فكشفوا عن التقارب بين المسلمين والعصارى والشيعة والسنة وكيف أن الدم المربى يجمع بين هذه الطوائف جميعاً ، كما أن الاسلام قد وضع قواعد أمينة للعلاقة بين الجميع ولاشك أن الدم العربي يجمع بين مسلمي العرب ونصرانيهم في الشام ومصر والعراق ، وأنكل أنواع الحلاف إنما كانت نتيجة مواقف خاصة ودسائس أجنبية وقد أرث المستعمر هذه الخلافات القديمة واستغلماً .

#### العلمانيه

العلمانية فى كلمة هى فصل الدين عن المجتمع والدولة وقصره على العلاقة بين الإنسان والله وهو ما يعرف باللاهوت، وبعض الاديان هى كذلك، ولكن الاسلام يختلف، فهو دين عبادة ودين شريعة وأخلاق فى نفس الوقت. وفكرة العلمانية ظهرت فى أوربا نتيجة عدة عوامل منها موقف رجال الدين مى النهضة والكشوف العلمية، ومنها هدف اليهود فى القضاء على سلطان المسيحية فى المجتمع، وذلك يتاح لهم السيطرة السياسية والنفوذ العسكرى، ومن هنا يبدو ذلك البغض الشديد للدين فى فلسفات عديد من الفلا فة "أمثال نيتشه وماركس وفرويد،

وقد تأثر العالم الاسلامي والفكر الاسلامي بظلال هذه النظرية ، وهذه الدعوة وكان للبعثيات التبشيرية والارساليات وسيطرة النفوذ الاستعماري على مناهج التربية والتعليم أثره في إعلاء هذا الاتجاه وتعميقه ، بعد عزل الاسلوب العلمي الديني الذي يتمثل في المدارس والجامعات الإسلامية القديمة .

ومن حق الغربين أن يقفوا موقفاً ما إزاء دينهم وعقائدهم التي وقفت صد نهضتهم وصد كشوف العلم وفرضت محاكم التفتيس وغيرها من أساليب السيطرة أما بالنسبة المسلمين والعرب فإن الموقف تختلف اختلافاً كبيراً فإن الاسلام كان مصدر العلم والحرية والمساواة وداعية الاخاء .

فضلا عن ذلك ، فإن الصلة الحركة التي تربط الدين بالمجتمع هي إحدى خصائص التاريخ الاسلامي فليس في التاريخ الاسلامي دولة بثوقراطية (دينية) ولم يقع يوماً أن رجال الدين في الاسلام \_ أمسكوا في أيديهم أزمة السلطة السياسية العليا ، ذلك بسب بسيط هو أنه لا وجود في الاسلا الكهانة ولا لطبقة ممتازة تدعى رجال الدين ولهذا يستحيل أن يوجد في الإسلام مؤسسة تشبه الكنيسة المسيحية التي تحتص بأسرار الدين وطقوسه .

#### العامية

الدعوة العامية ، هى دعوة تغزيبية خالصة ، تهدف إلى الوحدة الفكرية والوحدة القومية ، وقطع الصلات بين أجزاء العالم الإسلاى والامة العربية ، وترى أساسا إلى مقاومة لغة القرآن ، والقضاء عليها وهى فى مختلف صورها ، التى تقول تبليين اللغة العربية المستمصية ، أو خلق لغة وسلطى بين العامية والفصحى ، إنما تهدف إلى فصم عرى الصلات القائمة بين المسلمين والعرب من ناحية وبين المسلمين والعرب وبين القرآن ومستواه البلاغى من ناحية أخرى .

ولاشك أن اللغة العربية هي رابطة الوجودةالعربي وصمامه الاصيل ، فإذا انحلت تبدد هذا الكيان ، وكل المحاولات التي تهدف إلى إعلاء العامية ووصفها بالقدرة على الأداء إنما هي محاولات استعارية ضخمة ، تهاجم الإسلام والوجود العربي أيضا .

وقد نفذت مخططات استمارية وتغريبية خطيرة بشأن القضاء على المغة العربية وأعلاء الماميات في العالم العربي ، وحملت هذه المخططات عناوين براقة خدصت البسطاء مثل القول: بأر اللغة ملك للامة التي لها الحق في أن تيسرها وذلك قول قد يصدق على كل اللغات ولكنه يخفق إخفاقا ذريما بالنسبة للعربية اذلك أن العربية إنما هي لغة أمة وهي في تفس الوقت لغة فكر ، فهي لغة الامة العربية التي تتمثل في حوالي مائة مليون ولا شك أن في القضاء عليها قضاء على وحدة هذه الامة التي تمشل الآن أكثر من أربعة عشر دولة وحكومة لا مجمعها جامع إلى الوحدة العربية أقوى من اللغة الفصحي ولاسبيل إلى تفاهم المغربي مع جامع إلى الوحدة العربية أقوى من اللغة الفصحي ولاسبيل إلى تفاهم المغربي مع المصرى مع العراق إلا عن طريق الفصحي " وهي في نفس الوقت لغة فكر جامع المصرى مع العراق إلا عن طريق الفصحي " وهي في نفس الوقت لغة فكر جامع يجمع سبعاتة مليون من المسلمين تقوم ثقافتهم وفكرهم وتراثهم ودينهم وعبادتهم على أساس واللغة العربية التي هي المصدر الاسامي للقرآن الكريم: قانون هذه الامة الإسلامية ودستورها ونظامها المكامل في الاجماع والسياسة والاخلاق والقربية والاقتصاد.

### العنصرية

التفرقة العنصرية والدعوة إلى نفاضل الاجناس هي إحدى مبتدعات الفكر الغربي مستمدا من مفهوم رومانيقديم أطلق عليه « روما سادة وماحولها عبيد » وقد تجدد هذا المنهوم في ظل استشراء النقود الاجنبي والاستعبار الغربي كمبرر له بحجة القول أن هناك شعو با منحلفة نحكم وشعوب بمتازة تحكم ، وجرى القول بالتفرقة بين العنصر السامى تخلفا والعنصر الارى تقدماً ، وحاول الكاتب الفرنسي جوينيو أن يقـــول ان بعض المناصر خلق السيادة وبعضها خلق للخضوع، واستغلت دوائر الاستعمار هذه المعاني في مجال البلاد المحتلة، وجرت محاولة إقناع المسلين والعرب أرس يستسلبوا تحت لواء هذه النظرية للغزو والاحتلال، ولكنالعلم الصحيح نفسه أثبت كذب هذه الاراء وخداعها وضلالها وكشف من أنها استغلت استغلالا غير برى. ، وتكشف فيما بعد أنها لم تكن ذات أصول علية أو تؤيدها براهين حاسمة ، وقد قاوم الفكر العربي الإسلامي هذه النظرية بقوة نطريته الاصيسلة القائلة بأنه لاتفرقة ولا تفاضل بين أسسود ولابين عربي وأعجمي إلا بالعمل، وتكشف أن عقلية الرجل الابيض مسممه بالتعصب العنصري ، وأنالحضارة الغربية حين ارتبطت محقومات الوثنية وعقلية الإغراق أعلت من شأن العنصرية وكانت الكنيسة في أوربا 🔃 على حد يعتبر الاستاذ سامي داود ــــ هي التي تحمي الحق المقدس للملوك والاشراف فأقرت بذلك التفرقة المنصرية واعترفت بشوع السبى والاستعباد وإغلاق السجون والمطابق على العبيد والمستضمفين.

وقد ردد هذه الآراء رينان وجوبينو وغيرهم ثم أثبت العلماء أمرين ان الحلاف بين الآرية والسامية هو خلاف في اللغة وليس في العنصر أو الدم، وأن اختلاف الملامح والعادات لاعلاقة له بالفطرة والنفس، وأنه لااختلاف في أصل الطبيعة بين العقل المبشري في الارى أو السامي أو الابيض والاسود.

وقد سبقه كتير من العلماء وعلى رأسهم هردر وجيني ونوفاليس أراء القائلين بالتقرقة بين الاجناس البيضاء والصفراء والسوداء .

### الفينيقيه

دعوة من الدعوات التي أثارها النفوذ الاستعارى وجركات الغزو الثقافي والتغريب، لأثارة التاريخ القديم في صبيل القضاء على الواقع التاريخي الحي ، ولإثارة دعوة الإقليمية والتفرقة العنصرية على أساس من أصول الامم الشرقية القديمة قيل أنَّ يصهرها الإسلام في بوتقة الاسلام والعروبة . وقد حملت الدعوة الفينيقية إلى لبنان الدعامات الاستعمارية لعزل اللبنانيين عن العروبة ،وللقول بأن اللبنانيين هم أحفاد الفينيقيين القدماء الذين كانوا سكان هذا الساحل قبــل أن يآني العرب وأنهم تاريخيا ليسوا عربا وإنما هم خليـــط من أبناء الفينيقيين وأبناء الإمارات الصليلية وأن مصلحتهم الاقتصادية والحضارة تحتم عليهم أن ينشئوا كيانا خاصا غير عربي وأن يمارسوا دورهم الخاص محايدين ، الفينيقية واحدة من تلك الدعوات الفرعونية والاشورية والبربرية التي أذاعها النفوذ الاستعماري في العالم العربي وغذاها وجند لها نفرا مر المفكرين والمثقفين الذين تخرجوا أساسامن جامعات الارساليات ومعاهد التبشيرء وقد حمالوائها الحزب القومى السوري الاجماعي حين دعا إلى (سوريا الطبيعية ) والامــة السورية ، وسوريا للسوريين والسوريون أمةتامة ذات حدود طبعية وقد ردد الكتاب المفرنسيون هذه المعاني محاولين إثارة الشبهات بأن اللبتانيين ليسوا عربا وأنهم والسوريون فينيقيون ومن لم يكن منهم فينيقيا فهو من أحفاد الصليبيين الذين قدموا لمل سوريا ولبنان من مختلف أقطار أوربا ولاسما فرنسا(١).

وقد أشار أحد الباحثين العرب مصححا لهذه التيارات فقال : إن الفينيقية إلى الاستعمار الفرنسي في لبنان تكون فيها حركات النشر عن طريق المدارس والمعاهد والصحف أوسع نفوذا ، مما أنشأ في لبنان اليوم تياراً يدعو إلى عزله لبنان من العالم العربي وكان أغلب دعاة هذه الدعوة متعاونين مع الاستعار العربي ، وهي التي حملت لواء الكتابة بالعامية اللبنانية والدعوة إلا كتابة العربية بالحروف اللاتيئية وتغليب اللهجات .

١ - عبد الرحمن البزاز: بحوث في الأومية العربية

## الفرعونيه

الفرعونية إحدى دعوات الإقليمية وتمزيق الوجود العربى قومية والإسلامى فكراً ولقد جرت الدعوة إلى الفرعونية وبلغت امداً بعيداً وخلفت مدرسة عاشت فترة ولكما فشلت في أبسط بسائط الدعوات ، فشلت في أن تجدأرضية تنبعت منها، حيث لم تجدترا ثا، فللكوريا أوقيما دينية أو أخلاقية أو اجتماعية أو عملا أدبيا مكتوبا ، أما حضارتها فقد تحجرت في الاهرامات والتماثيل رالمعابد وقد عبر الزمن بالمصريين أربعة عشر قرنا في مجالى التوجيه على النحو الذي أصبح معه ينظر إلى الوننية نظرة كريهة ، ولا يرى في هذه الاحجار المنحو تة إلا تاريخا يفسخر به من ناحية القوة والصبر والصمود وسبق العالم كله والامم ذات النفوذ السياسي في العصر الحديث بقرون إلى عالى المدنية .

لقد كان هدف دعاة الفرعونية إدخال مفاهم الوثنية الفرعونية المرتبطة بالوثنية اليونانية وغيرها وتجديد عبادة البشر والابطال بعدأن صرف عنما المسلمون القرآن الذي أعلى من شأن الله وحده ، وكرم البطولة في معانيها وقيمها وليس في أفرادها ودعاتها .

وقد كشف كثير من الباحثين وخاصة مؤلف (قناع الفرعونية) مخاطر الدعوة الفرعونية وقال أن أول ما تبادر إلى الذهن أن فرعون هناليس إلار مزا لنوع من الجدكومات الإستبدادية البائدة، فالفرعونية أذن هي نوع من النظم التي تنبض على الحكم الاستبدادي الجائر، وتساءل: هل يستطيع المصرى المتشوق المحياة الصحيحة أن يجد في شعار الفرعونية من قوة الدفع إلى الحرية والمساواة ما يجده المسلم في كلمة الاسلام وخلص إلى القول بأن الفرعونية لم تكن نظاما المحيحة لايجد في شعار الفرعونية من قوة الدفع إلى الحرية والمساواة ما يجده المسلم في كلمة الاسلام ونكن الفرعونية نظاما إجماعيا ولا قوة دافعة إلى الحرية والمساواة ما يجده المسلم في كلمة الإسلام فاذا لم تمكن الفرعونية نظاما إجماعيا ولا قوة دفع إلى الحرية والمساواة ما يحده المسلم في كلمة الإسلام فاذا لم تمكن الفرعونية نظاما إجماعيا ولا قوة دفع إلى المسلم في كلمة الإسلام فاذا لم تمكن الفرعونية نظاما إجماعيا ولا قوة دفع إلى

الحرية والمساواة فكيف تكون فى النهاية ، انه مع إنفتاح كل قيد جديد تبدو مرتيات ذلك الكابوس الفرعوني الخانق والتى تتحرك مصها ذكريات عصور وأحقاب أجدها الظام الاجتماعي والتخلف المقلى.

كما كشف المولف عن مفهوم التوحيد المزعوم عند الفراعنة (١) ...

وقد تحررت الثقافة العربية فى سرعة عجيبة من أخطاء الدعوة الفرعونية وسقعات كلمات طه حسين الذى حمل لواء هذه الدعوة حين قال: أن الفرعونية متأصلة فى نفوس المصريين ، ولا يطلب من أن تتخلى عن فرعونيها ثم كربته الاحداث والوقائع حين قال: مصر لن تدخل وحده عربية ، .

<sup>(</sup>١) قناع الفرعونية الاستاذ أحمد صبرى.

# القوميه (الضيقة)

واجهت الغرب من خلال مراحل النهضة والتطور والحضار والاستمار، خروجا من قبود الكنيسة وسلطان نفوذ أمراء الإقطاع ، وغلبة مبدأ الدولة وظور مفهوم الامة وفي محاولات للترابط بين الاجزاء في محاولتين قوميتين هما القومية الايطالية والقرمية الجرمانية.

وقد قامت القومية الغربية على مفاهيم حددتها تلك الظروف والتحديات، وفي العالم العربي، عندما سقطت الوحدة العثانية العربية ، وزت الدعوة إلى والعروبة ، وحاولت أن تستكشف مفاهيمها المستمدة من أوضاعها وتحدياتها الخاصة ، غير أن الاستعار حاول أن يستفيد من الدعوة وأن يوجهها لخدمة أهدافه، وأن يحتويها ، أو يحرف مفاهيمها ويفرص عليها مفاهيمه الغربية رغبة في اخراجها عن المضمون الاصيل المستمد من جوهر قيم الامة العربية ومفاهيمها وتراثها .

وكانت المحاولة الآولى التي حاولها النفوذ الاستمارى هو أن تكون القومية إقليمية ضيقة ، وأن تنحصر في مفهوم الوطنية لاتتعداه ، وفي هذه المرحلة طرح التغريب دعوات القومية المصرية والقومية السورية ، وحاول أن يجعل لهذه الاقليميات فلسفة فأثار الفرعونية والاشورية والبابلية والفينيقية والبرية ، وحاول عن طريق آخر أن يحطم كل وحدة أكبر ، فأثار الخلاف بين المسلين والمسيحيين ، وبين السنة والشيعة ، وبين الدروز والموارنة ، وبين العرب والبربر وبين العرب والبربر

فلما فشلت كل هذه المحاولة ، وبرز مفهوم الوحدة العربية جامعاً قوياً فى مواجهة النفوذ الاجنبي عمدت حركة التغريب إلى تفريخ هذا المفهوم من قيمة ومقوماته فظهرت الدعوة إلى (قومية منفصلة عن الثراث والثقافة) بحجة أن هذا التو وهذه الثقافة إسلامية أصلا ، وبرزت الدعوة إلى قومية علمانية ، غير أن هذه الدعوى وإن استمرت فإنها لم تحقق أى نجاح، ذلك لان الامة العربية لاتستطيع أن تنفصل في حركتها الفكرية والاجتهاعية عن قيمها الأساسية .

وإن الاسلام الذي هو منطلق مزاجها النفسي والعقلي ليس دنيا بمفهوم الدين الذي عارضته القوميات الأوربية ولكنه دين وثقافة وحضارة ومنهج حياة وإن أكبر عوامل القومية وهي اللغة والتاريخ لاتستطيع في الثقافة العربية أن ينفصل عن مفهوم الإسلام الأوسع ، كمصدر أساسي للفكر ومنهج للمجتمع .

وقد اعترف كتاب الغرب بهذه الحقيقة ولم يجدوا مفراً من تسجيلها ، يقرل والفرد كانتول سميث أنه لم تقم حركة وطنية في العالم العربي إلا وكانت الروح الاسلامية أساسها ، وإن تاريخ الشرق إلا أتى الحديث يدل على أن القرمية المجردة ليسث القاعدة الملائمة النبوض والبناء ، وما لم يكن المثل الاعلى إسلاميا على وجه من الوجوه لن تشمر الوحدة .

وقال هاملتون جب: أن العرب متمسكرن بلغتهم وأدبهم ومعنون بمجد الإسلام، كما أكد كثيرون وأن العرب لا يفكرون بإبدال صرفهم بالحروف اللاتينية، أو أن يتنحو عن لغة المزآن التي تربطهم بالعالم الاسلامي كافة ، دوأن الروح الاسلامية ستبقى تسود بلادهم وتتقدم أبداً بلا كلل ولن يطرأ عليها أي صعف أو وهن ، .

وقد تأكد أن الصلة بين الفكر الاسلامي وحركة المقاومة الوطنية قوية ثابتة ، وأن كل ثورات المقاومة للاستمار نشأت من أحضان المساجد ، وأن ثووة ١٩١٩ في مصر بدأت في ساحة الازهر الذي كان مصدرها ووقودها ، وأن الذين حملو الواء التحرر الاجتماعي نفسه كانوامن المفكرين الإسلاميين .

وقد كشفت ثورة الجزائر عن مدى أهمية هذا اللون من النصال وعمّه في سبيل تحرير أرض المسلمين ومتماومة أى غزو أجنى .

ويقرر كثير من المراقبين المنصفين أن أزمة القومية العربية إنما تتمثل فى ذلك الجفاء المصطنع بينها وبين الفكر الاسلامى ، وقد حل بعض الدعاة لواء قومية علمانية على الطرازالاوربى وفق مفهوم الدعوة الطورانية وماحل لوائة الاتحاديون فى تركيا ، وهو ما لا يجد فى الامة العربية تقيلا ولاتقديرا.

ويقول الاستاذ جبريلي في كتابه اليقظة العربية في هذا المعنى : كان الاسلام ثورة عظيمة في تاريح العرب فمنه استمد العرب قوة وهو الذي حفظ لهم لفتهم والعرب لا يستطيعون فهم تراثهم القديم الذي هو جزء من حاضرهم إلا إذا فهموا الاسلام، والمفكرون القوميون يرون أن الاسلام يمد العرب بخصائص خلاقة ».

ولقد حاول الكثيرون التصدى لدى العلاقة بين الدين والقومية، و بين الاسلامى والعروبة ، ولاشكأن مفهوم العروبة لا القومية فى الثقافة العربية والفكر الاسلامى هو مفهوم حضارى جارع ، يقوم على أساس تعاقدروحى واجتماعى عميق، دون أن يحمل معه أى معنى من معانى الاستعلاء بالجنس ، أو العداء للاجناس الآخرى ، بل على العكس من ذلك يؤمن بالانقتاح والالتقاء مع القوميات الآخرى ، التي يحمعها معهاو حدة فكر وأصول ثابتة ، لا سبيل إلى تجاهلها أو نكرانها ، ومن هنا فقد عجزت كل المحاولات فى أن تجعل من العروبة أن تكون مناقضة للإسلام أو مصادمة للامم الاسلامية غير العربية .

ومع أن الاسلام ليس دينا فحسب، حتى يقول دعاة النظرية الغربية بأنه لا يشترك في مقومات العروبة ، فإن النظرة السريعة إلى القوميات الاوربية محكشة عن أنها لم تنفصل عن دينها ، فالبرو تستانقية جزء لا يتجزأ من القوميات المولندية والانكليزية ، بينها الارثوذكسية جزء أم الله من القوميات اليونائية والبادارية والاسلام كان ولايزال جزءاً أساسيا من القوميات التركية والايرانية والافغانية والعربية والماكستانية والاندونيسية .

و بحدل الروة أن كل دعاء (علمانية القومية) من غير العرب الاصلاء فكرا ومر الذين تعلموا في معاهد الارساليات والتبشير، أما الذين عرفوا أصالة الثقافة العربية فقد ربطوا بين العروبة والثقافة العربية المستمدة من الفكر الاسلامي وهناك عشرات منهم لهم كتاباتهم وقصائدهم التي تؤمن بأرضية الاسلام الحضاري والثقافي للوحدة العربية، بل أن البعض قد وصل إلى حد القول بأنه ليس من العروبة التنكر للإسلام، أو التفتيش عن بعث عربي بغير دين العرب.

ويقظة الفكر العربي تؤمن بأنها لا تستورد المفاهيم ولكنها تصنعها من واقع أمتنا ووجودنا بل آنها ليؤمن بأكثر من ذلك، وهو النظر بعين المراجعة والحذر إلى كل ما يصلما من تفسيرات خشية أن يكون مصدرها محاولة التغربب والغزوالكرى لصهرنا في ثقافة الاستعمار ومفاهيمة.

#### المادية

يقرم المذهب المادى على أساس المحسوس وحده ، منكراً ماسواه من عالم الغيب (الميتافيزيقا) إنكارا تاماً ، وتقوم النظرية المادية على إعتبار الكون موجود بنفسه ، وقديم وغير منته ، (وهو ما يخالف حقائق الاديا المنزلة) والمذهب المادى ليس علما خالصا ولكنه فلسفة تقوم على الافتراض ، ذلك لانها تتصل بالجانب غير المحسوس ، وهو جانب يتحامل العلم لان أنابيته لاتستطيع أن تضعه في مجال التجربة ، ومن هنا فان التعارض بين المذهب المادى والواقع ليس خلافا بين المدين والعسلم ولكنه خلافا بين المدين والعلسفة .

وحين يفترض الفلسفة المادية إنكار وجود الله والانبياء والبعث والجنة والنار وغيرها إنما تختلف مع العلم الذي قد خدد عله في الحلاف مع الاديان ، ومن هنا فان النظرية المادية لا تجد سنادها من علم أو تجربة ، أوبرهان أو قياس ، ولكنها تجدد نظرية قديمة عرقها الاغريق القدماء .

أما العلماء فانهم بعد أن تحطمت النرة قد أصبحوا يقررون أن هناك وراء هذا الكون المادى المحسوس عالم آخر ، ويقررون أن هناك حقيقة كامنة وراء المظاهر ، وأن الكون ليس حقيقة فى ذاته وليس هو المظهر الوحيد للتعبير عن الحقيقة وأن هذه المفاهيم كلها قد وصلت إلى القول بأن ليس من شك فى أن قوة مدبرة مفكرة هى التى أبدعت الكون ، وقال أرنست رارز فورد ، أن نظرية المادة قد هدمت وان الذى هدمها هو ماثبت من أن النرة تشكون من الكثرونات (كهارب) تدور حول (بوتونات) على نظام يحاكى النظام الشمسى ، وأن المادة لم تعد ثابتة لقد أصبحت تتحول إلى طاقة والطاقة تتحول إلى مادة .

ويقول الدكتور محمد خليل من الخالق: أن الاساس الذي قامت عليه المذاهب العلمية في القرن ١٩ قد الهار وأصبح العلماء لآن يتكلمون عن الحياة، والان يكشف العلم عن ميادين جديدة

تُبحث عن الأرواحواصل المادة وغايةالوجود، ان مذهبدارون فرض وليس حقيقة وهو قابل للنقض ·

وعندنا أن الحظأ هو في التوسع في إطلاق لفظ العلم على آراء الفلاسفة وفروض علماء الطبيعة ومن الحق أن يقال أن نظرية داروين قداستغلت استغلالا بشما لتدمير قيم الاديان ومفاهيم الروحية ، وإثارة الشهات حول حقيقة وجرد الله والوحى والنبوة وغيرها، وكان الهدف من استعلال النظرية أشاعه روح الالحاد والاباحة ، والتأثير في مفاهيم الاخلاق والاجتماع .

وقد استفل هؤلاء الفلاسفة نظرية التطور وآخر جوها الى مجال هذه العلوم في محاولة القول بأنه لا يوجد شيء ثمابت وانكل شيءيستحيل ويتطور ويتحول من حال الى حال ، وأن من ذلك الدين والاخلاق . وهي نظرية خطيرة تغرى إلى دعوة الصهيونية المتدفعة الى تدمير القيم والحضارات في طريقها إلى السيطرة العالمية .

وتقف الفكر الاسلامي من المادية موقفاً واضحاً فهو يقرر أن الانسان مركب من بدن ونفس وجسم وروح ، وأن البدن من عالم المادة لانه يمتاز بالخصائص المعروفة للاجسام أما النفس أو الروح فانها من عالم آخر يختلف في خصائصه عن المادة والاسلام في جوهره ثنائي يقر بوجود الله ووجود العالم وبوجود الدنيا والآخرة ، والروح والجسد ، والنفس والبدن ، وهو لذلك وهو يدعو الى الاقبال على الدنيا وتنيمة الحضارات وبناء الاعمال المادية ولسكنه يجمل هدفها انسانيا عاليا ولا يجمل مفهومها المادي هوكل غايتها .

وقد ذهب غلاه المادية الى القول بأن المادة هى كل شيء ، وهى أصل العقل والشعور، آمنوا بأن المادة لا تنقسم ، وهو ما سموه الجوهر الفرد، غير أن مفاهيم العالم تطورت وقلبت مفاهيمهم وحطمت نظريتهم حيث أثبت العلماء أن المنرة قابلة للتجزئة ، وأن المادة تصبح طاقة ، والطاقة تصبح مادة ، وأصبحت المادة والطاقة مظهرين لشيء واحد

وكذلك وأجهت نظرية المسادية التاريخية والماديةوالجدلية نقداً يشكك في فرضيتها ويديل من غلوائها ، .

وقد كان التحدى أمام فلاسفة المادية جميماً هو نظرتهم إلى الدبن والكنيسة وما يتصل بها من واقع و تاريخ ، ومن هنا جاء هجومهم على الدين ككل أما بالنسبة للإسلام فإن الموقف تختلف تماماً ، ويكنى أن الإسلام هر منشى المذهب العلمى التجربي الحديث .

## الماسونية

الماسونية جمعية سرية أقامها اليهود للقضاء على كل الفوى المناهضة لهم و في مقدمتها الكنيسة السكانوليكية وقد أخفوا هدفها الآساسى الذي يقوم على أساس إعادة بناء هيسكل سليمان و من هنا سميت الماسونة باسم ( البنا ئين الآحرار) وقد خفيت هذه الغاية على المخدوعين الذين دخلوا إليها ظانين أنها دعوة إلى الحرية وأنصاف المظلومين، وقد شاعت في دعواها العالم الاسلامي مع مخططات الاستمهار الآخرى كالتبشير وغيره ولم يكتشف العرب أمرها إلا بعد سقوط السلطان عبد الحيدالذي كان يعرف أخطارها منذ اتصات محافلها القائمة في سالونيك مع جماعة تركيا القاء وعملت إلى السيطرة عليها واحتوائها و توجيها إلى غاياتها الاساسية في تركيا القاء الحيد الذي وقف عثرة ضد مطامع اليهود في فلسطين ، وكانت جمعية تركيا القناة الحاكمة خلال ( ١٩٠٩ – ١٠١٨ ) هي التي حتقت هدف الصهيونية تركيا القناة الحاكمة خلال ( ١٩٠٩ – ١٠١٨ ) هي التي حتقت هدف الصهيونية على أوسع نطاق كما حققت هدف الاستعار بإيجاد مذا بع دموية للعرب بواسطة الاشتحاديين حتى لا تلتم وحدة العنصرين المسلين إلى وقت عويل .

وقد كشفت الدراسات التي قام بها الكثيرون مدى إختار الماسونية التي استطاعت أن تقضى على كثير من الحكومات والملوك والحكام الذين حافظوا على مقومات بلادهم وحالوا دون تفوذ اليهود فيها، وكان في مقدمة الذين كشفوا هذه المخططات السيد رشيد رضا في مصر والآب لويس شيخو في الشام ، ثم كان لسقوط وثائق مؤتمر بازل الذي عقده هر نزل وحضره ثلاثمائة من الحاخامات مؤكداً للرابطة الوثيقة بين الماسونية وبين الصهيونية كأداة سرية لها ، فقد جمعت هذه العرو توكولات كل ماعرف عن الماسونية من مخططات وأعمال ولذلك فقد عدت الصهيونية إلى تسكذيب هذه العرو توكولات واتهامها بأنها من أعمال خصومها " بل لقد قام بعض العرب بمساير قهم في ذلك ، زلسكن النظرة الصحيحة تحدومها " بل لقد قام بعض العرب بمساير قهم في ذلك ، زلسكن النظرة الصحيحة تكشف عن أن الماسونية جهاز من أجهزة الصهيونية الطامعة في السيطرة على العالم ووائة الاستعار الغربي .

م ١٣ - الشبهات والإخطاء الشائعة

# المدامة: المدامه المدامه

تعددت المذاهب الهدامة والدعوات الهدامة ، وقد حاول الاستعمار إغراء العرب والمسلمين بها وكان للصهيونية دور كبير في حماية هذه المؤسسات ورعايتها ومن أبرز هذه المذاهب الدعوات : إلى الألحاد والإباحة والكشف وقصص الجنس وأنكار الاديان والوحى والجزاء واليوم الآخر ، وقد كانت البهائية من أبرز هذه الدعوات التي ثبت أخيرا أنها نتاج صهيوني تحمل وسائل العمل له ، وكذلك الجعيات السرية الماسونية التي انتشرت في العالم الإسلامي خلال الفترة السابقة للحرب العالمية الثانية والتي كان لها دووها في إسقاط السلطان عبد الحميد على أثر موقفه المشرف في معارضة أهداف الصهيونية في الإقامة في فلسطين ، ومن هذه الدعوات الهدامة : مذهب الروحية الحديثة التي تحاول خداع المؤمنين بالله بعد أن استوعيت الدعواث المحاهية غير المؤمنين وذلك حتى تتم السيطرة على المسلمين والعرب ، وقد كشف الباحثون عن أخطار دعوة الروحية الحديثة ومادية ،

ومن الدعوات الهدامة تلك الدعوات التي تحمل لواء العروبة المنفصلة عن جذور الفكر الاسلامي ، وكذلك الدعوات التي تحمل لواء الأقلية الضيقة ، أو العنصرية ، أو محاولة جعل الوحدة العربية دعوة عدوانية منعزلة عن العالم الاسلامي ، منفصلة عن جيرانها من الترك والفرس والهنود .

وقد جاءت هذه النطرات من تقليد خاطىء النظرية القومية للغربية التي قامت على أساس القضاء على نقوذ الكنيسة وإعلاء العنصر والجنس والدم مع العدوان والخصومة للاجناس الاخرى على النحو الذىءرفته التزعات النازية والصهيونية.

ولقد كان الفكر الاسلامي قادراً على نبذ هذه الدعوات الهدامة ودمغها بالخطأ ، ومعارضة الذاتية العربية الاسلامية والمزاج النفسي والاحساس العربي لهذة الدعوات التي تتمارض مع جذور هذه الامة الى أقامت فكرها على أساس الته حده العدل والحربة ذات الصوابط البنائة للمجتمع والفرد.

### الوثنية

يطلق كلمة الوثنية على مختلف العقائد التي لا تفرد الله سيحانه بالتوجيد من تعدد وتنسب الوثنية إلى الوئن أي عبادة الاحجار والاصنام ، وقد وصف اليونان القدماء ( الاغريق ) بالوثنية ، كما وصف بها أهل الجزيرة العربية على اختلاف في المدى والفهم ، فقد كانت وثنية العرب ساذجة تقليدية بينها كانت الوثنية الاغريقية تقوم على فلسفة عرضة ، لها قلاسفة أمثال أفلاطون وأرسطو وشعراء أمثال اسخلبوس وسوفوكليس والمقائد الوثنية متعددة منها تأليف الطبيمة ( أو جزء من أجزائها كالشمس أو القمر أو يعض أنواع الحيوان ) أو تالية البشر ( فرداً أو أسرة أو جماعة ) وذلك كعبادة الملوك والاسرالحاكمة عند بعض الامم القدمة كالمصربين القدماء أو الحديثة كاليابان والهنود ، وكعبادة للانبياء والابطال والقديسين والاولياء ، ولذلك فقد حرص الاسلام على اقصاء أى نوع من أنواع التكريم المبالغ قيه للأبطال أو الصالحين حتى لا يتحول مع الزمن إلى مثل هذا النوع من العبادة وكان الاغربق يقولون بتعدد الآلمة ، فكان كل إله يمثل قوة طبيعية خاصة يديرها ويتولى أمرها ، ومن ذلك : زيوس : إله الرعد والبرق وهو كبير الالهة وديمتر إله الأرض والخصوبة ، وأفروديك آلهة الجمال وأيولو إله الشمس ، ونيتون إله البحر وهكذا ولا يفرق اليونان بين طبيعة الآلهة وطبيعة البشر ، إذ بحوز عليها ما محوز على البشر من بغض وحقد وقسوة وشره وطمع وجبن وحب للانتقام وكانت آلهتهم لاترى بأسأ مرب اغتصاب زوجات الآلهة الاخوى وتتصف بالاخلاق الشريرة .

ومن العقائد الوثنية الاعتقاد بالوهية بمض الكائنات الحفية وعبادتها كالملائكة والجن والشيطان والارواح أو تأليه جزء من الانسان كالعقل، وهناك العقائد السلبية والالحادية الفائمة على أنطار الله ومجوده، وإنكار الحياة الآخرة.

ويقول الدكتر مجد البهي أن الوثنية التي يحاربها الاسلام ليس هي وثنية

١ ـ دكتور معمد البارك ـ دكتور معمد البهى ـ دكتور معمد عبد العكيم

الغرب التي كانت قائمة على تقديس الأصنام وبعض الكواكب فحسب ، بل هي وثنية الانسان على العموم وهي تقديس المشخص دون رعاية للمبدأ أو المثال ، وعنده أن الانسان دائماً في حاجة إلى معونة الدين في مكافحة الوثنية .

وقد هاجم الاسلام الوثنية وهاجم تعدد الآلهة ودعا إلى عبادة إله واحد لا يعرف شخصه ولا تحد حقيقته لانه فوق الطبيعة وفوق ما بها من أشخاص.

وهناك إجماع على أن الوثنية وتعدد المعبود متلازمان ، كما أرب الوثنية وتشخيص المعبود متلازمان .

وتختلف الوثنية العربية عن الوثنية الاغريقية في أنها لم تكن وثنية قائمة. بذاتها ، وإنما كانت انحرافاً عن دين التوحيد الذي دعا إليه , إبراهيم ۽ فقد اعتنق معظم العرب دين إبراهيم ولكنهم مع تقدم الزمن ومع تفرقهم في الاقطاركانوا يحملون معهم بعص حجارة الكعية يتبركون بها ثم حرلوا هذة الاحجار إلى أصنام وأوثان ، ومن هنا اختنى التوحيد وبرزت عبادة التماثيل والاصنام وقدمت لها القرابين ، من وثنية العرب عبادة النجوم . وقد عجزت المسيحيه بما فيها من تقاليد وما يتصل بها من عقيدة التثليت ودعوى صلب المسيح أن تجذب انتباه العرب ، أما التثليث فقد كان معروفا عند الفراعنة القدماء ، والهنود، واليونان ، وكمان الفرس يعبدون إلها مثلث الاقانيم مثل الهنود هو ( أو رمزاً ومترات واهرمان ) ويقول ( راون ) في كتابه خرافات التوراة (Biblemyths) أن تصورالخلاص بواسطة تقديم أحد الآلهة ذبيحة فداء عن الخطيئة قديمة المهد جدآ عند الهنود ألوثنيين ويعتتد الهنود الوثنيين ويعتقدالهنود الوثنيون بالخطيئة الاصلية . ويقول رتشارد في كتابه خرافات المصريين الوثنيين أنه لا تخلوكافة الامحات الدينية المأخوذة من مصادر شرقيهمن ذكر أحدأنواع التثليث أو التولد الثلاثي أو اللاهوت الثلاثي وكان الهند يعبدون ( تي مورتي ) أى الآقانيم الثلاثة ( الرب والمخلص وسيفا ) والصينيون يعبدون بوذا ويسمونه ( فو ) ويَقُولُونَ أَنهُ ذُو اللَّالَةُ أَقَانُمُ وَالْمُصْرِيونَ القَدْمَاءُ يُعْبِدُونَ ( أَيْرِيسَ أوزيريس ، حورش ) . فتالتثليث جاء إلى المسيحية من الفلسفة الإغريقية ، وهكذا يبدو تقارب واضح بين الوثنية والاغريقية والمسيحية الغربية (وهى غير المسيحية السمحاء المنزلة) والفرعونية وتشابه في كثير من الطقوس والنظريات ، ويقف الإسلام وحده متميزا عن هذه الاديان جميعاً بطابع التوحيد الجذرى الاساسي وقد صور القرآن الكريم هذا المعنى في قوله تعالى : « ما كان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحسكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً لى من دون الله ولكن كونوا ربانين ، ومن هنا تأتى معارضة الإسلام للوثنية والشرك وللتحريف في سبيل القضاء على الوثنية .

## توحيد الأديان

ترتفع بين آن وآخر صيحة تدعو إلى توحيد الاديان ، أو على الاقل إلى توحيد الاسلام والمسيحية ، في عام ١٨٨٣ كان القس اسحق تيلور يقوم بالدعاية لتوحيد الاسلام والنصرانية على أساس قاعدة التوحيد الموجودة في الإسلام والموجودة عند الكنيسة الانجيلية وقد اتصل عن طريق صديق فارسي هو فيرزابكو) بالاستاذ محمد عبد، وهوفي متفاه في ذمشق، وقد تحدد هذا الموقف مراث ومرات وكان هناك من يدعى خريستفو جياره الذي كان يحل لواء هذه الدعوة في مصر وقد هاجمه رجال الكنيسة وقال التمص سرجيوس أنه أواد أن يحمل المسيحيين مسلمين ينكرون لاهوت المسيح الذي هو أساس دينهم والذي تتركز فيه كل عقائدهم ، كما أنه أراد أن يجمل المسلمين مسيحيين يعترفون بصحة وأن يعترفوا بلا هوت المسيح ، كما أنه أراد أن يجمل اليهود مسيحيين لانه طلب وأن يعترفوا بلا هوت المسيح ، كما أنه أراد أن يجمل اليهود مسيحيين لانه طلب اليهم أن يعترفوا بأن المسيح قد جاء الى العالم ولو اعترف اليهود بمجيء المسيح المهجروا طقوسهم اليهودية وعادتها وصاروا مسيحيين ، لأن المسيح هو محور نهوا تهم ، ومعني هذا استحالة هذا التوحيد بين الاديان .

وهناك محاولة أخرى موضع الشك والرببة هي محاولة البهائية التي تتظاهر بتوحيد الاديان وتهدف الى هدم الاديان لتحل محلها الدين البهائي .

ومعنى هذا عبر المحاولات المختلفة أن من وراثها هدف سياسي استعبارى أو صهيونى من أهداف تلك الدعوات العاملة على تقويض المجمعات الإنسانية ، وليس في مفهوم الاسلام نفسه توحيد الاديان دائما فيه تساندها على مقاومة الالحاد والاباحة وكشف الاعتقاد بوحدة الله والتقاء الانسانية على الحير والاخاء .

البات السارس

التـــاريخ

## اخوان الصفا

ليس الاهتمام بنشر رسائل إخوان الصفا وإعادة إصدارها عيباً في ذاته ما أسديت للقارىء الحقيقة كاملة ، ودون أن تشوه هذه الحقيقة بإضفاء صفات غير صادقة على هذه الجماعة الغامضة التي عجز أصحابها أن يبرزوا أسماتهم أو يكشفوا عن أنفسهم أويقفوا في صفوفالعلماء أو المصلحين أو الفلاسفة أو حتى دعاة المذاهب الدخيلة من أمثال ابن الراوندي والحلاج والسهروردي وغيرهم • ولكي يقرأ القارىء رسائل إخوانالصفاعليه أن يعرف من كتبها أولا فإذا وثق به وعلم أنه من أهل العلم الخالص البعيد عن الصلال أو الانحراف كانله أن يقرأ ماكتب فإن لم يتحقق له هذه الثقة فعليه أن يقرأ في حذر على ضوء ما عرف من أمر الكاتب وأهواته ، والإجماع بين الذين قدموا لإخوان الصفا منذ كشف أحمد زكى باشاءي هذهالرسائل إلى اليوم وقد تناولها الكثيرون بالبحث كالدكتور طه حسين وجبور عبد النوو وعمرالدسوق،ودور النشر اللبنانية ، أقولأنالإجماع منعقداً على أن إخوان الصَّفا جاعة مشبوهة ليست من العلباء ولكنها من دعاة الباطنية والمجوسية والزندقة الحاقدة على الإسلامواللغة العربية والدولة الإسلامية ولهم صلاتواضحةوأكيدة بالحركات المريبة التيكانت نعمل على تقويض المجتمع الإسلامي ، وقد أضني هؤلاء الدعاة للجاعة السرية على هدفهم السياسي طابعاً على وسفياً ، بيد أن هذا الطابع لم يخف حقيقتهم ولم يحل دون بروز مقاصدهم من خلال عرضهم للنظريات المختلفة التى تمكشف عن معارضة أكيدة لمضامين الإسلام وقيمه الاساسية وفي مقدمتها و التوحيد ، إلب لباب الإسلام وفكر موقرآنه و دعوته .

وتؤكد مختلف المصادر التاريخية على أن , إخوان الصفا ، تكونت على هيئة جماعة سرية ( ٣٣٤ – ٣٧٧ هـ) في البصرة لبث آرائهم بواسطة رسائل علية ولها صلة أكيدة بالباطنية والاسماعيلية ، ويمكن القول جملة أن المنهج الفكرى الذي قدمه إخوان الصفا في رسالتهم الجامعة ورسائلهم الاثنين والحنسين يكشف عن مجافاة أصبلة للإسلام وتلفيق كامل لكل الفلسفات الوثنية بمختلف أنراعها وفنونها : من أفلاطونية حديثة إلى فيثاغورية إلى نظريات أفلاطون وأرسطو

وأفلوطين وفيثاغورس والمجوسيةوالمزدكية والمانوية والزرادشتية جميعاً منظومة في سلكواحد في محاولة لخلطها بمفاهيم غامضة من الشريعة الإسلامية تلتقي بها مع عائد الباطنية.

وقد وصفهم (أبو حيان التوحيدى)فى كتابه الإمتاع والمؤانسة بأنهم دعصابة، وضعت منهجاً رعموا أنهم قربوا به الطريق إلى الفوز برضوان الله ، وأنهم قالوا : أن الشريعة قد دتست بالجهالات واختلطت بالضلالات ولا سببل إلى غسلها و تطهيرها إلا بالفلسفة لآنها حاوية للحكم الاعتقادية والمصلحة الاجتهادية وزعموا أنه متى انتظمت الفلسفة اليونانية والشريعة الاسلامية فقد حصل الكال ، .

وقد وجهت إلى مضامين هذه الرسائل نقدات سريحة تكشف عن مخالفتها الجوهرية لقيم الفكر الاسلامى ووصفت بأنها تكشف عن إغراق في الخيال واعتماد على الأفكار اليونانيةمن غير فحصولا انتقادا لمقومات وبحث في كل علم من غير إشباع وإقناع ، وأبرز ما يكشَف عن شعوبيتهم ومحاولتهم لهدم المقومات الاساسية للإسلام فكرة أنهم يؤمنون بكل الاديان والمناهب . وإذا أرادوا [ تأیید رأیم وبث دعوتهم تمثلوا أنبیاء الله المرسلین ( موسی وعیسی و محمد ) وأضافوا إليهم اليزدان وغازيمون وأرسطو وأفلاطون ، وهم يخلطون الاديان بالفلسفات في محاولة لبنّاء مذهب يلفي الاديان ويعيد الوحدة \_ إلى المسلم والنصراني والمجوسي واليهودي والافلاطوني والمشائي والفيثاغورثي ـ على حد تعبير الدكتور جبور عبد النور ـ ويجمع الذين درسوا رسائلهم أن غايتهم هي الباطنية وأنهم من الفرق الضالة الغالية التي تعمل دائماً على الاحتماء كذباً بأهل البيت ، وأن أكبر مصدر لإدانتهم أسلوبهم الرمزى وإخفاء أسمائهم ، والتحرز من ذكر الاعلام الذين يصدرون عن آرائهم وفكرهم تحفظاً من أن يكشف مذهبهم أو هواهم السياسي ، وفي كتاباتهم إشارات غامضة يستشف منها ميلا خفيا إلى المجرسية الممدلة بالوثنية الاغربقية ، وهم يرون أن عليا هو إلى طبقه الانبياء أقرب ويفرقون بينه وبين الصحابة ويحاولون وصفه بالنقوق علىالخلفاء الرائدين. كما اتسمت هذه الرسائل بالنقمة على الدولة الاسلامية والسعى إلى تحطيمها وتبرز فىكتاباتهم مقاهيم الباطنية والاسماعيلية والفيثاغورثية والافلاطونية

والمجوسية . وتخلط بين آرائهم على غـير وفاق « وفى نصوصهم فقرات كثيرة ولكنها بموهة تشير إلى أن فى قرارة نفوسهم ميلا إلى الوثنية والوثنية إغريقية وبابلية وأشورية ) وهم حين يوازنون بين الاديان الساوية والارضية يفضلون الاخيرة ويسرفون فى تمجيد مفاهيمها .

ولهم آراء في الحواكب تخالف مفهوم الإسلام فهم يعتقدون أنها السبب المباشر في التكون الطبيعي وظهور المادة ، وسبب ما يصيب الاجسام فوق سطح الارض من علل وأمراض وقد لاحظ التوحيدي أنهم ينكرون البعث بالاجساد ج ٣ ص ٧٨ وجهم ٤٠) ويفسرون الجنة والنار خلافاً لما تواثر عندالمسلمين وينكرون الشياطين علىالصورةالق يفهمها معظمالمسلمينو يفسرونالكفروالعذاب تفسيراً بأطنياً فلسفياً، وتشتمل رسائلهم دعلى كثير من الاراء الخالية وبعضها معتنق من اليونان وبمضها وليدا لاذهان وبعضها تراث الكهان كأسرار الاعداد والتنجم والفال والرجز ،والسحر والعزائم والإيمان بطوالع النجوم وتأثيرها وموسيق الافلاك ونغاتها والحاقها ويشمل كذلك على عقيدة الوحى والإمام المستور والثقية ، وفيها إعداد النفوس والعقول لدولة جديدة وهي في مجموعها شرائع من الحكمة والديانة والشموذة والكهانة والسياسة ، تقوم على أساس الفلسفة اليونانية الطبيعية الالهية وقدكانت هذه الرسائل محاولة لوضع نظام جديد يجل محل الشريعة الإسلامية التي يعتقد إخوان الصفا أنها أصبحت عتيقه لا تؤدى رسالتها وقد أخفقت محاولة إخوان الصفا وفشلت فلم تنجح في إقامة نظام علمي أو تنشىء مجتمعاً يقوم على أساسها لانها خالفت جوهر الإسلام وبمدت عن المزاج العربي الإسلامي وملامح الذاتية التي أقامها الفكر الاسلامي في الامة التي نشرت بين أهلها وأكدت أن كُلُّ محاولة لدمج الفكر الاسلامي القائم على التوحيد بأي فلسفة وثنية ، كاليونانية أو الهندية أو المجوسية فإنه عمل لا يحقق شيئًا ، إذ لا يمكن أن يتحقق الذوبان والانصيار مطلقاً بين الفكر الاسلامي القائم على التوحيد ومختلف هذه الديانات والمذاهب والفلسفات القائمة أساساً على الوثنية والتعدد والالحاد والانكار، وقد فشلت هذه المحاولة كما فشلت كل المحاولات التي سبقتها والتي تلتما في خلط

الاسلام بغيره أو إضافة أجزاء منه إلى مذاهب وفلسفات أخرى ، وكشف الاسلام في هذه اللقاءات عن ذاتية واضحة صريحة قادرة مستحيلة على الانصهار أو الدوبان في غيرها محتفظة بطابعها وذاتيتها وجوهرها ومزاجها حتى في أشد الفترات ضعفاً وتخلفاً .

وجملة القول أن محاولة إخوان الصفا والباطنية فى خلط الاسلام بأهرمين والبرذان وأفلاطون وأرسسطو وغازيمون ، أو خلط الفكر الاسلام بالالهيات اليونان أوكتب الاديان الاخرى أو كتب الطبيعة والكواكب أمر غير متحقق فجوهر الاسلام مستحيل على الانصهار أو الحاط.

### الاسرائيليات

من أخطر التحديات التي واجهت الاسلام والفكرالاسلاي والثقافة العربية ظاهرة والاسرائيليات، وهي إضافان خطيرة ونظريات مستمدة من نصوص قديمة و ثنية وبجوسية من خارج مفهوم الاسلام وذاتيته المختلفة عن الاديان والفلسفات وتسربت مع الزمن وقصد إلى إضافتها خصوم الاسلام وأعدائه رغبة في عزله عن جوهره الاصيل وقد شكات مع الزمن قشرة صلبة أو حاجزا خطيراً عازلا عن مفهوم الاسلام في بساطته ووضوحه ويسر وإيجازه، وأضافت خطيراً عازلا عن مفهوم الاسلام في بساطته ووضوحه ويسر وإيجازه، وأضافت تماصيل كثيرة باطلة وتوسعات عديدة تتعارض أساساً مع مفهوم الاسلام القائم على التوحيد والمتصل الواضح الصريح للغيب والايمان بقواعد القرآن ونهجه ومنطقه في مواجه مختلف القضايا والامور السابقة وغير المنظورة وخاصة ما يتعلق بعالم الغيب وما وراء العالم المحسوس، وفيها يتعلق بالعسالم الاخر والتاريخ القديم السابق على الاسلام وتاريخ الامم السابقة والمجتمعات وأحداثها والتاريخ القديم السابق على الاسلام وتاريخ الامم السابقة والمجتمعات وأحداثها

وقد أضيف إلى الاسرائيليات مع تطور الفكر لاسلامي إضافات أخرى تسربت من الفلسفات اليونانية والهندية والديانات الفارسية وغيرها بماكون حصيلة ضخمة إستعملها الشعوبيون وأعداء الإسلام والعرب في القديم سلاحا لمتحريل الانظار عن منهوم الاسلام وجوهره وإخراجه عن مضامينة وإتاحة الفرصة لمفاهم الوثنية والثنائية والتثليث لغزوه.

وقد واجه المفكرون الم لمهون هذه الدخائل إلاسرائيلية الباطنية والمجوسية وغيرها وفندوها وكشفوا عنها وفي مقدمة من تولى ذلك: الجاحظ (البيان والتديين) القاضى بن العربي (العواصم من القواصم) وابن الجوزى للبيس إبليس) كما واجه هذه القضايا ابن حزم والغزالي وابن خلدون وعرضوا لاراء الباطنية والمحوسية والمزدكية والمانوية وغيرهم ويناق علماء المسلمين كلة إسرائيليات على جميع العقائد غير الاسلامية ولاسيما تلك العقائد والاساطير القي مقدمة هذه الاسرائيليات تلك العقائد والاسرائيليات الكافرة والنصارى في ماهيم الاسلام، وفي مقدمة هذه الاسرائيليات تلك الاضافات التوسع في أوصاف الكافرة والتوسع في أوصاف

الملائكة الجنة والنار والحشر ويوم القيامة وتصويرها تصويرا حسياً .

وقد أفرد ابن خلدون فى مقدّمته فع لمين لدراسة هـذا الموضوع ، وأدرك أهنية هذا النوع من التنبؤ فى تاريخ الاسلام ، وكان فى مقدمة من نعى عليه وشهر ببطلانه .

وهذه التنبؤات هى الق أضافتها الاسرائيليات فما يتعلق بالمهدى المنتظر أو رجمة المسيح أو ظهور المسيح الدجال ، وكل هذا الأمور وغيرهما بما لاسند لها من القرآن أو الحديث الصحيح .

وقد بدأ تكون هذه الحصيلة عندما حاول المفسرون المسلمون سؤال أحبار اليهود عن ما يوجد فى كتبهم من إشارات إلى بعض المسائل الى أوردها القرآن "م نقلوا ماكانوا يسمعونه على أنه استرشاد أو توضيح ثم لم يلبث أن تحول إلى ما يشبه القضايا المسلم بها .

وفى عصر الضعف ومرحلة التخلف وفترة التجميع ظهرت كستب كثيرة لم كسبها علماء محقةون ، جمعت أحاديث منحولة وأكاذيب ومفتريات مدسوسة على الدين ، وفى مقدمة هذه المؤلفات بدائع الزهور والعرائس فى القصص والأخبار .

وقد ارتفعت المصوات بالدعوة إلى غربلة هذه الكنب حرصاعلى مقاورة الخطر الدى تنفشه في جمور العوام وإنصاف المتعلمين .

وكان لدائرة المعارف الاسلامية وللستشرقين إهتهام بالغ بأمشال كعب الاحبار ووهب بن منبه وعبد الله بن سلام وهم الذين أشاعوا الاسرائيليات فى صدر الاسلام، وكان علماء المسلمين يسألونهم بوصفهم من أهل الكتاب عما عندهم في مثل قضايا بدأ الخليفة وشأن الانهيه والامم القديمة، ولم يكن هسذا الا ن باب التعرف إلى الشبهات والتحرز من الوقوع فيها، غير أن بعض الرواة جمع مثل هذه الاراء أمثال السدى والكسائي والتعلي والخازن والطبرى وسجلوها في مؤلفاتهم، فالتصقت بتفسير القرآن الكريم، وقدعارض المفكرون المسلمون هذا الاتجاه وشجبوه وفي مقدمتهم العلامة ابن خلدون، غير أن دائرة المدارف الاسلامية وكتابها جميعا من خصوم الاسلام فتعلت هذه الاراء وبو بتها وعدتها مصادر صحيحة وجاء جولدزيهر وهو من خصوم الاسلام فدافع عن كعب الاحبار وزملائه.

# الإغريق واليونان

كلمات متعددة تمثل طقساً فكرياً معينا وتوحي إلى مناخ ثقافي له طابعه ومفاهيمه وتكشف عن عالم له قيمه ومقوماته : هي الاغريق واليونان ومنها اشتق اسم المذهب الفكرى و الحلينية ، التي هي عثابة النمط الثقافي الذي يتجلى في المثل اليونانية أو إفتباس اللغة والفكر اليوناني والتزام المثل اليونانية العليا . وترجع أهمية الدراسات المتصلة بالإغريق واليوتانوالحيلنية إلى ارتباط الحضارة الفربية الحديثة بالجذور اليونانية والاغريقية واعتبارها منمصادرها الاساسية، فقد سقطت اليونان تحت حكم الرومان ١٤٦ ق . م وقد تبتى الرومان حضارة اليونان حتى سقطت ال ولة الرومانية في القرن الرابع المسيحي ، ودخلت أورباً في فترة أقرون الوسطى المظلمة التي كانت كذلك بالنسبة لأوربا وحدها ، حيث ظهرت أضواء الإسلام في القرن السادس المسيحي ولم تلبث أن عنت العالم كله ووصلت إلى أوربا واستقرت في الاندلس وجنوبي فرنسا وإيطاليا وكانت هي الشرارة التي أوقدت عصر النهضة ومن جذور المذهب العلمي التجريبي الاسلامي تكونت الحضارة الحديثة هذه الحضارة التي حاولت أن تنفي مِن نفسها مؤثرات الفكر الاسلامىفي تفسالوقت الذي ارتبطت فيه بالاغريقية القديمة واعتبرتها مع المسيحية الوافدة من الشرق ـ بعد أن تحولت إلى طابع غربي وإطار للحضار الغرية مصدراً لها .

وقد ركز الفكر الغربي على التراث الاغريق وابتمثه مجدداً واعتبره مصدراً أساسياً له ، ومن هنا فقد عنى المتصلون بالفسكر الغربي عناية كبرى بالاثار اللاتينية والاغريقية والهيلنية واحتضنوا نظرية لم تتأكدلاتاريخيا ولاعلميا أن للإغريق واللاتينية أثر كبير فى الفكر الاسلامي وهي نظرية طالما رددها المبشرون والمستشرقون ودعاة التغريب فى محاولة لحلق تصور عربي إسلامي بأن الفهم الاسلامية لها ركائز من الفكر الهليف و

ومن الحق أن يقال أن القكر الاسلامى قد تكاملت قيمه ومقوماته فى حياة الرسول ومع آخر آية من آيات الةرآن الكريم وأنه لم تجر إضافة أى شىء إليه من بعد وإلى اليوم، وإن كان هذا الفكر بطابعه فى الانفتاح على الثقافات

المختلفة قد أخذ وأعطى ورفض فى مجال المناهج والأساليب واستطاع أن يهضم كثيراً ماوجده فى ثقافات وفلسفات الامم المختلفة بعد أن ساغه وصهره فى بوتقته . وشأنه بالنسبة للفكر الهلينى وشائه بالنسبة للفلسفات الفارسية والهندية والمسيحية وغيرها .

أما موقف الفكر الاسلاى من الفلسفات اليونانية والتراث اليونانى فقدكان واضحا، إذ ترجم العلماء المسلبون الفلسفات العلمية والطبيعية وعلوم الفلك والحساب والطب وغيرها واعرضوا عن الاداب والشعر، ولما ترجمت الفلسفة الالهية وهى علم الاصنام عند الاغريق والوثنيات وقف منها المفكرون المسلبون موقفاً صريحاً فى المعارضة والرفض، وكان شأنهم فى كل ما تفعلوه أمرين أولها أنهم أداروه فى أطار التوحيد والنبوة ورفضوا الثنائيات وعبادة الالهة والاصنام والوثنيات جميماً وثانيهما أنهم أساغوه وصهروه فى بوتقتهم، وأحالوه إلى جوهر فكره دون أن تغير شيئا من قيمهم أو مفاهيمهم.

ولكن الغزو الفكرى وحركة التغريب حاولت محاولات صخمة أن أغرض على الذوق العربي الاسلاى والمزاج العربي الاسلاى نصورات إغريقية ويونانية لها طوابعها الحاصة المستمدة من بنيانها وقد فشلت هذه المحاولة في أن تغير من جوهر القيم الاساسية للفكر الاسلاى القائمة أساعلى التوحيد ، ذلك أن الفلسفات اليونانية الاغريقية قد تتلاقمع الفكر العربي الحديث ومع المسيحية ومع اليهودية والتوراة ، ومع الفرعونية والمجوسية القارسية بحكم قاسم مشترك أعظم بينها ، يكاد يوجد عنه اللفاء والتقارب والتشابه خاصة في بحال الاساطير حتى بين نظرية إيزيس وأوزوريس وحورس وبين نظرية التثليث، يقول العلامة تونيز (١) أن شخصيتي إيزيس وسيبيل تظهران في المسيحيحة مرة أخرى في تجلى السيدة مريم في شخصية أم الآله الكبرى ، كما تشاهد تقاطيع إله الشمس في الصورة ذات الطابع الحربي الذي يبدو وفيها المسيح في بعض الاحيان .

<sup>(</sup>١) ج ٣ توبيني : هختصردراسة التآريخ

ويمكن القول بأن المثل الأعلى في الاسلام يختلف اختلافاً جذرياً عن المثل الأعلى اليوناني الذي ارتبط إلى حد كبير بالفلسفات الفرحونية والمسيحية وأبرز هذا الخلاف يتمثل في التوحيد الاسلامي (لا إله إلاالله واحداً حدهو ربكل شيء) والانسان سيد الكون تحت حكمه وإرادته ، بينها في المفهوم الاغريقي يوجد عشرات الالهة، التي تتصارع و تتقاتل وحيث يبد الانسان هو سيد العالم وحيث يعبد جماله لجسدي ويؤله وحيث يصارع الانسان الالحة وينتصر عليها وحيث تفعل الالهة الشر ، يقول أنيش فريحه وأن الهتكم لا تتميز عن البشر إلا بقوتها وإلا بخلودها وعدم فنائها مع الرمن وهي فيها عدا ذلك كعامة الناس تماما تحسدو تغار ، وقد وزع اليونان السلطات بين هذه الالهة ، ووجهوا عنايتهم إلى تتمجيد ودراسة الجسم الانساني فأعطوا الالهة شكله ومثلوها به . وير تكن المثل الأعلى اليوناني على أن الانسان هو مقياس كل شيء في هذا العالم .

ويعتقد اليونان أن نصيبهم أوفى من نصيب غيرهم من حيث جمال الاجسام ومن هنا نشأ طابع الحضارة الاغريقية والثقافة الهيلنية وهو تمجيد وتاليه الجمال الجسمى ويضيف أنيس فريحه هذه الالهة بأنها تسرح وتمرح على جبل أو لمبوس وتتصرف تصرف البشر فقد كانوا يحبون ويكرهون ويقتلون ويسرقون ويخطفون نساه بعضهم بعضا، وبعبارة أخرى كانت آلهة اليونان أناساً ولكنهم جبابرة ذوى بأس يتصفون بكل ما هو جميل وبكل ما هو بشع ذميم ، كانوا أناساً يقتدى بفضائلهم ويهزأ برزائلهم ، ولذلك لم يشعر اليوناني أمام ربه أنه عبد ذليل بحاجة إلى الرحمة والشفقة بل ظل سيد نفسه متيتن أنه سيد الارض وأن الحياه نهب له ولعبقريته ولم ير في الكون قوة تسحقه ،

وهذه العبارات من كاتب معجب بحضارة الاغريق وبأسلوب مهذب كثيراً فى تصوير مدى هذه العلاقة بين الالهة والبشر لتكشف عن فهم مختلف كل الاختلاف و بعبدكل البعد، عن مفهوم المسلمين والعرب في علاقتهم بالله، هذا الخلاف الجذرى بين الفكر اللاتيني والفكر الاسلامي ينسحب ويمتد من هذه النقطة إلى كل القيم والمفاهم الاجماعية والسياسية والدينية ويشكل خلافاً واضحاً بين مفهوم الاسلام ومفهوم الفكر الهليني ومن هنا فإنه من العسير على الدعاة

م - ١٤ الشبهات والإخطاء الشائعة

إلى إفراع الفكر الاسلامي أو الادب العربي في قوالب الفكر الغربي أو الفلسفة الملينية أن يحققوا شيئاً وهذا العسر الذي يواجه دعاة التغريب اليوم والما محدى للوقف الذي وقفه المفكرون المسلمين من الفكر الهايني عندما ترجم إلى المنة العربية في القرن الرابع الهجرى وأحدث سجالا عنيفاً وصراعاً عنها ، في عاولة الفلاسفة المسلمين: الكندي والفارابي وابن سينا لتأصيله أو لاسلامه وهي المحاولة التي حاوله الفلاسفة الثلاثة لصهر الفلسفة اليونانية في بوئة الفكر الإسلامي وإطار التوحيد وقد كانت عاولة جد فائله فقد استمنى الفكر الاسلامي من ذلك القراث القديم ما وافق مقوماته ورد الباقي وجاء الأعلام المالقة: ابن من ذلك القراث القديم ما وافق مقوماته ورد الباقي وجاء الأعلام المالقة: ابن ماحاول الفلاسفة المماس مفاهيم الاسلام والتحرر من الآثار التي حاول أن فرضها ماحاول الفلاسية والهندية وعدل انحراف المعترلة وأهل الكلام كاعدل مذاهب الفلاسفة المتصوفة الذين أدخلوا مذاهب وحدة الوجود والحلول والاتحاد وكلها مذاهب لها المتصوفة الذين أدخلوا مذاهب وحدة الوجود والحلول والاتحاد وكلها مذاهب لها المتصوفة الذين أدخلوا مذاهب وحدة الوجود والحلول والاتحاد وكلها مذاهب لها المتصوفة الذين أدخلوا مذاهب وحدة الوجود والحلول والاتحاد وكلها مذاهب لها

وبالجلة فلقد ظل كفاح المفكرين المسامين مستمراً أكثر من اللائة قرون في سبيل تحرير الفكر الا-لامي بين هيمنة الفلسفة الهلينية والهندية والفارسية القديمة .

وبالجلة فقد رفض العقلية الاسلامية الفاسفة اليونانية الالهية أما في مجال الطبيعات والعلوم الرياضية فقد صححت أخطأ ثها وحولتها إلى منهج أصيل مستمدمن جوهرالقرآن ومفهوم الاسلام للعلم كاحررت علم النجوم من النظرة الغيبية ، كاصححت أضخم النظريات اليونانية في مجال العلم كأقليدس والعاب .

ولعل أبرز ما قاومه الفكر الاسلامي من الهلينية هو نظرة الالحاد والثنائية والوثنية والاباحة ، وهي المظاهر التي ورثما الفكر الغربي والحضارة الغربية والتي يحاول دعاة التغريب فرضها من جديد على الفكر الاسلامي والمجتمع الاسلامي بإعادة ابتماث المسرحيات اليونائية والادب الاغربة ي على النحو الذي

جرى عليه طه حسين و تلاميذ التبشير والتغريب بحسبانه سلاحاً يراد به القشاء على جوهر الفكر الاسمى ومفهومه الأشاشي (التوحيد).

والقول الحق في هذا المجال أنه ليس من شأن الفكر الاسلامي وهو فكر له أصالته وتاريخه وحضارته أن يلتمس مقاييس الفكر الغربي أو الآغريقي في تعليل الحون أو فهم الحياة ، ذلك أن الفلسفة اليونانية ومفاهم الوثنية إنما تتنافى مع التوحيدوالنبوة وتعارضها على خط مستقيم وتحمل طابع السخرية بالدين والوحي وأبرز مفاهيم اليونان التفرقة بين السادة والعبيد في المجتمع : واستخدام الرقيق ليقوم بالعمل بينما ينعم السادة بثمار الجهود وهو المفهوم الذي قامت عليه الحضارة الغربية وتوسعت من بعد من خلال الفردية والحنس الابيض ومفهوم المنحبة والصفوة .

## البطولة

البطولة قيمة من قيم الفكر والمجتمعات الإنسانية ولكنها كمختلف القيم الاساسية لها في كل فكر ومجتمع مفهوم، فللغرب مفهومه للبطولة الذي يحلف عن مفهوم الإسلام والفكر الاسلامي. وفي الغرب اليوم مفهومين البطولة: مفهوم الفردية ومفهوم الجماعية أو مفهوم الديمقراطية ومفهوم الماركسية ، فالمهوم الآول يستمد أسسه من تقدير الفرد وإعلائه وتخليده على النحو الذي يذهب به إلى أعلى درجات التقدير ومنها إقامة التماثيل وتأليف الكنب والاحتفالات السنوية بمناسبات المولد والوفاة، وهذا المفهوم يؤمن بأن البطل يصنع التاريخ ويعبر عن روح العصر، وليس تمرة الاحوال الاجتماعية أو المادية وأن كل عصر يظفر بالبطل الجدير به، ومن ثم فان الرجل العظيم إبان أن يوجد في إبان الحاجة إليه كا يرى هيحل ويرى كارليل إلى أن التاريخ العام في اعتقاده هو تاريخ من ظهر في الدنيا من العظاء فهم القادة والآثمة وهم المبدعون لكل ماوفق الدينا والبطل عنده لا تصنعه الحوادث ولا تخلقه الأوهام.

وهناك النظرية الاجتماعية فى البطولة وترى أن الرجل العظيم قبل أن يه نع المجتمع فان المجتمع هو الذى يكونه ويصنعه ، وأن البيئة تصنع العظيم قبل أن يعيد العظيم صنعها . وأن الرجل العظيم نتيجة أؤثرات طويلة متشابكة قد عملت على إيجاد الشعب الذى نبغ فيه .

ويقف الفكر الإسلامي جامعا بين المفهومين رابطا في دقة ويسر بين الأمرين فالبطل يأتى نتيجة لحاجة المجتمع ثم هو يصنع التاريخ والمجتمع .

والبطولة فى الاسلام تتمثل فى النبي محمد صلى الله عليه وسلم فهو قد أخرجته الجزيرة العربية مم هو أخرج الجزيرة العربية وغيرها وغير العالم كله ، غير قيمها وغير مفاهيم القيم كما كان يفهمها الناس قبل الاسلام وجاء برسالة تحمل مفهوما جديدا للبطولة . فقد كانت البطولة العربية قبل الإسلام بطولة الكرم والشجاعة والمنجدة فاحتفظ لها بهذه القيم وغير مفاهيمها حيث كان الكرم من أجل الفخر،

والشجاعة والنجدة من أجل المباهاة فوجه هدف الكرم والشجاعة والنجدة جميعا إلى التماس مرضاة الله ، ونقاها من زيف الفخر والمباهاه، ومن هنا فان تكريم الابطال فى الاسلام يختلف عن تكريمم فى الامم المختلفة ، وهو تكريم للبطولة لا البطل والعمل لا لفرد ، ولا يحمل ضروب الوثنية أو التجسيم أو إعلاء البطل عن إنسانيته أو الفخر ، وقد آمن المسلون بأن البطولة للفكرة لا للفرد ، فمزل عمر من الخطاب خالد من قيادة الجيش فى أوج البطولة وهو من لم ينهزم فى معركة وقال كلمته التى تمثل مفهوم البطولة فى الاسلام ، وخشيت أن يفتن الناس به فأردت أن يعلموا أن الله هو الصانع » .

وهكذا كرم الاسلام العمل ولم يكرم الفرد لذاته، بينها كرمت الامم الاخرى الأفراد لذاتهم وغالوا في تـكريمهم و بالفوا في ذلك حتى بلغوا به درجة التقديس وكذلك فعل اليونان والفراعنة فأضافوا إلى الناس طبيعة الالهة وحنطوهم ليظلوا ماثلين ألرف السنين واتخذوا التماثيل استبفاءًالوجودهم المحسوس. أمَّا في الفُّكُرُ الاسلامى فلا يخلد البطل لحمه ودمه ،أو صناعتهمنالاحجار والجرانيت وإنما يخلد ذكرٍ وعمله . وكذلك فهم المسلمون أن البطولة ليست في الفرد ولكن في عمله كَاذَا اختار الرسول الرفيق الاعلى فعلى الرسالة أن تبقى وتستمر وكذلك فهم المسلمون الأموز . من كان يعبد محمداً فان محمداً قد مات ومن كان يعبد الله فان الله حي لا يموت ، والبطولة ليست في خالد ولـكن في عمل خالد ، فأذا عزل خالد فان العمل يجب أن يستمر ، وكذلك اتصل الامر بتقدير البطولة في الاسلام فى مفهوم الأمام والقائد الحاكم فهو بالموالاة ما دام على الحق فاذا أنحرف فلا طاعة له على الناس ، ولا يكرم الرجل أو يعظم إلا من خلال عمله الصالح ومن هنا حارب الاسلام الحضوع للأمراء والاغنياء لمجرد غناه وعد هذا أنوعاً من الشرك ودعا إلى تكريم الفضائل والقيم في ذاتها أينها كانت ، ومن هنا غلب العنصر المعنوى الخالد على العنصر المادي الفاني ، وقد اتصل هذا يمفهوم القصّة في الأدب المرى : فهي إلى الحقيقة أقرب منها إلى الاساطير في الأدب اليوناني والاسلام يكرم العمل، ويجعل الـكلمة مكان الطقوس والاستعراضات. فمن طريق الـكلمة الحق والعمل الإيجابي تحققت البطولة التي تتمثل في تحرير البشر من الوثنية والظلم ، وفتح آناق اكتشاف الكون وألرحلة واختراق البلدان

والقازات في البحر والبر، وتحققت في ميادن العلم والفكر وفي آفاق النفس و تتجل البطولة في مفهوم الاسلام في أن المآل وسيلة وليس غاية ، وأن تقدير الانسان[يما يقوم بعمله لا بنسبة ولا شخصيه ولا مظهره ، وهكذا تمثلت البطولة الاسلامية في القيم الخالدة كايمان بالله والايمان بالجزاء والمستولية وإقامة العدل والمساواة وحماية الصعف وتحريره والمروءة والشرف والوفاء والدكرم والنجدة والشجاعة وقد ظلت البطولة في تاريخ المسلمين وإلى اليوم تستمد مفهومها من هذا المعنى الأصيل في الاسلام ، كاتمثل هذا المعنى في القرآن البكريم الذي عرض شخصيات الانبياء والقادة في هذا الصور، واعتمد بطولتهم من خلال هذا المفهوم ، ومازال المسلمون يرون في شحصية رسول الله والمثل الاعلى المبطولة ، على النحو الذي أقره الاسلام وطبقه الرسول .

فالبطل المسلم يلتمس لعمله الله ، ولا ينسب لنفسه شيئًا من الفخر.

وقصة و صاحب النقب ، معروفه ، هذا البطل الذي حقق للبسلين بعد اكثر من شهرين إفتحام سور دمشق وقد عجزوا عنه ، وكان بما أولاه بالفخر بأنه بعد أكثر من ستين فارسا تقدموا ورجعوا أمام السهام ، ما كان أولاه بأن يعلن إسمه ولسكنه أصر على التخفي فلما اضطره القائد إلى الاعلان عن نفسه تقدم بعد أن أخذعليه العهد أن لا يسأله أحد عن اسمه فكان عمل البطل المحارب الذي يقدم نفسه للموت في كل لحظة موجها إلى الله ، لا يقصد به كسب مغم مادى ، أو شهرة شخصية و من هنافقد كانوا يسنقبلون الموت في غبطة وكانوا يضيفون به إذا ما تآخر عنهم والبطولة الإسلامية كانت دوماً مسئولية وليست غنها ، عمر بن الحطاب كارب علم أمله إلا أقل عطاء و يعاقبهم إذا خالفوا عقاباً مضاعفاً ، وعمر بن عبد العزير ترك كل ثروته و ماله والتمس الخشونة ، والبطولة الاسلامية كانت عفوا عن القدرة ، فقد سمح صلاح الدين أهل القدس من الصليبين يخرجون عفوا عن القدرة ، فقد سمح صلاح الدين أهل القدس من الصليبين يخرجون بألمسلمين يوم إستيلائهم على القدس من قبل ٧٠ ألفاً من المسلمين .

ولا شك أن هذه المفاهم للبطولة يختلف إختلافا واضحاً عن مفهوم البطولة الغربي الذي يقوم على أسس أخرى فبطولة نابليون أو الاسكندر أو قيصر أو

غيرهم تختلف إختلافاً جوهرياً في دوافعها وغاياتها عن بطولة خالد وسعد بن أبي وقاص وعمر بن الخطاب .

ومع تقدير المسلمين للمثل الأعلى للبطولة في شخصية الرسول فانهم لم يتخذوا يوم مولده أو يوم وفاته عيداً يحتفلون به أو مناسبة لاقامة المهرجانات ولكنهم إيمانا بمفهوم البطولة القائم على العمل لا على ذات البطل جعلوا يوم الهجرة : أعظم حدث في التاريخ هو مناسبة تكريم بطولة الرسول .

ومن هنا فان شبابنا الذي يحاول أن يلتمس مفهوم البطولة من الفكر الغربي لل يصل إلى مفهوم الشخصية العربية ولاإلى المعنى الاسلامي وسوفلايجد الذات العربية أو المزاج العربي الذي صنعته وكونته قيم أساسية لها مفاهيمها وجوهرها الختاف .

## تفسير التاريخ

هذاك عدد من مذاهب تفسير التاريخ بعضها يعتمد على العوامل التاريخية أو الجغرافية أو الاجناس وكل تفسير من هذه التفاسير يعلى قيمة معينة ويجعلها أساساً ومصدراً ويخفض من العوامل والقيم الاخرى وأشهر هذه المذاهب: التفسير المادى للتاريخ الذى يعتمر أن تاريخ البشرية هو تاريخ البحث عن الطعام والذى برى أنه لا توجد قيم أصيلة أساسها الدين أو الاخلاق أو التقاليد، وعيب هذا المذهب أنه يتجاهل جانب المعنويات الحقيقة والقوى الذاتية الشعوب الما تفسير الاجناس فيردكل العوامل إلى الدماء والرسوس وتفاعلها وللعلامة والفرد كانتول سميث نظرة جديرة بالاعتبار فى التفريق بين النظرة المادية والنظرة الروحية والنظرة الاسلامية فى فهم التاريخ .

وعنده أن النظرة الروحية كالمسيحية مثلا يعيش المسيحى فيها بشخصية مزدوجة أو عالمين منفصلين لا يربط بينهما رباط والمثل الاعلى عنده غير قابل المتطبيق والواقع البشرى المطبق في واقع الارض منقطع عن المثل الاعلى المنشور ويشير هذان الخطان في نفسه متجاورين أو متباعدين ولكن بغير اتصال والتاريخ في نظره هو نقطة ضعف البشر و هبوطه وانحرافه .

وفى مفهوم الهندوكية (وهى نظرة روحية أيضاً) يقول أن الرجل الهندى لا يأبه التاريخ ولا يحس بوجوده لآن التاريخ هو ما سجله البشر من أحمال فى عالم المادة وعالم الحس، والهندى مشغول دائماً بعالم الروح ، عالم اللانهائية ومن ثم فكل شىء فى عالم الفناء المحدود لا قيمة له عنده ولا وزن والتاريخ بالنسبة له شيء ساقط من الحساب :

أما فى المذاهب المادية كالماركسية مثلا ، فهو الإيمان بحتمية التاريخ بمعنى أن كل خطوة تؤدى إلى الخطوة التالية بطريقة حتمية ، ولكن لايؤمن الابهذا العالم المحسوس ، بل لا يؤمن في هذا العالم إلا بالمذهب الماركسي وحده وكل

شيء عداه باطل. والماركسي يتبع عجلة التاريخ واكن لا يوجهها. ولا يقيسها بأبة مقابيس خارجة عتها.

أما فى الفكر الاسلامى فيرى « ولفرد كابتول سميث ، (وهو صادق فى «ذا الرأى): أن المعلم يحس بالتاريخ إحساساً جاداً، إنه يؤمن بتحقيق ملكوت الله فى الارض ، يؤمن بأن الله قد وضع نظاماً عملياً واقعياً ، يسيرالبشرف الارض على مقتضاه، يحاولون دائما أن يصوغوا واقع الارض في إطاره، ومن ثم فهو يعيش كل عمل فردى أو جماعى وكل شعور فردى أو جماعى بمقدار قربه أو بعده من واقع الارض لانه قابل للتحقيق .

والتاريخ في نظر المسلم هو سجل المحاولة البشرية الدائمة لتحقيق ملكوت الله في الأرض ومن ثم فكل عمل وكل شعور فرديا كان أو جماعياً ذو أهمية بالغة الآن الحاضر نتيجة الماضي والمستقبل متوقف على الماضي ، فالمفهوم الاسلامي واضح الايجابية ، فبينها غير المسلم يضحى بنفسه لانه لا يريد أن تمر عجلة التاريخ الخاطئة وهو حي وسامح لها بالمرور ، فهو يقف في طريقها حتى تدوسه وتقتله، ويكون ذلك أغلى قربان يتقدم به إلى الله فان المسلم حين يضحى بنفسه ، فني حسه أن هناك نظاما إلهياً يراد أن يطبق في واقع الأرض وفي حسه وهو يضحى أنه يد فع عجلة هذا النظام خطوة إلى الأمام ، . ا . ه

ومن الحق أن يقال أن الفكر الاسلامى له تفسيرللتاريخ يختلف عن التفسير الغربي المادى والشرق الروحي على السواء. وان انتفسير الغربي لا يصلح لفهم الناريخ الاسلامي .

فالتاريخ الاسلامي(١) لا يمكن فهمه او تفسيره إلا على ضوء النظرة الاسلامية للحياة الانسانية ، وكل تفسير يقوم على غير هذا الاساس ضرب من الخطأ العامى لا يجوز أن يرتكبه باحث جاد أو مؤرخ يبتغى وجه الحق وحده . ولذلك فان كل مؤرخ عربي يفسر التاريخ الاسلامي وفق منهجه العربي يقع في

<sup>(</sup>١) واجع نصيف الجناني ( الأقلام مارس ١٩٦٩ )

الخطأ الذى يتمثّل فى ظاهره واحدة : هذه الظاهرة هى وحدة المناهج الاسلامية والفكر الاسلام في عنتلف فروعه وتكاملها . بينها يؤمن الفكر الغربي يتخرثه هذه المناهيم والفصل بين الله والطبيعة والمعلم والدين .

أما روح الفكر الاسلامي وحضارته وتاريحه فيقوم أساساً على وحدة السكون وانسجام قوى الطبيعة وأقسامها وذلك بحسبان أن الاسلام هو النظام الوحيد الذي يحتى هذا الانسجام لانه يجمع بين الروح والجسد في نظام الدين ، والسهاء والارض في نظام الكون ، ويسلكها في طريق واحد هو الطريق إلى الله . وان الاسلام وحده هو الذي يجمع بين العلم والدين في وحدة تامة الاسلام ومن هنا فان تطبيق منهج التجزئة الغربي يحول بين الباحث و بين الوصول إلى الحقيقة و يجمل الامور أمامه مضطربة غامضة .

هذا من ناحية الفكر الغربي. أما المفهوم المادى فيرى ما يرى الدكتور تريتون في كتابه الاسلام: عقيدته ومبادئه: « إذا صح في القول أن التفسير المادى يمكن أن يكون صالحاً في تعليل بعض الظواهر التاريخية الكبرى « وبيان أسباب قيام الدول وسقوطها ، فإن هذا التفسير المادى يفشل فشلا ذريعاً حين يرغب في أن يعلل وحدة العرب وغلبتهم على غيرهم ، وقيام حضارتهم والتساع رقعتهم ، وثبات أقدامهم فلم يبق أمام المؤرخون ألاأن ينظروا في العلة الصحيحة لهذة الظاهرة الفردية ، فرأو أنها تقع في هذا الشيء الجديد، الا وهو الاسلام » .

ويقول (البيان وأيد غراى) أن نظرة المسلمين إلى التاريخ نظرة بناءه فهم يرون أن البشرية إذا اعتقدت تعاليم الوحى (القرآن) فان إرادتها حينتذ تتطابق مع إرادة الله ».

#### الحملة الفرنسية

هناك محاولة دائبة من جانب دعاة التغريب القول بأن الشرق الإلسلامي لم يعرف واليقظة، قبل الحملة الفرلسية وهي دعوى باطلة بواقع التاريخ نفسه، وهذه الدعوى إنها تستهدف القول بأن العالم الاسلامي لم ينهض إلا بفضل الغرب و نفوذه وأنهم لم يستيقظوا حتى أوقظهم الغرب، وهو خطأ صريح حيث لاسند تاريخي أو علمي له. فإن العالم الاسلامي والآمة العربية قد استيقظت قبل الحملة الفرنسية بأمد طويل، هذه اليقظة بدأت في منتصف القرن الثامن عشر أو حوالي المجديد حين انبثقت صيحة الامام محمد بن عبد الوهاب في قلب الجزيرة العربية بدءوة التوحيد، وما كان لها من أصداء واسعة في العالم الاسلامي كله .

وهذا الواقع يسبق وصول الحلة الفرنسية بأكثر من نصف قرن ، ويسبق وصول الارساليات التبشيرية بمائة عام على الاقل،ومن قبل وصول الحلة الفرنسية كانت حركة العلماء في الازهر قدرضمت أول وثيقة لحقوقالانسان حينها أخذت العبد المكتوب على الامراء المهاليك بأن لا يظلموا الرعية ولا يفرضوا عليها أي ضرائب أو قيود فإذا كان ذلك كذلك ، فإن القول بإعلاء شأن الحملة الفرنسية ليس إلا من دعاوى المستعربين والمستعمرين ، التي ملات الكتب المدرسية بفضل تفوذهم وجميع المراجع الصحيحة تجمع على أن الحلة الفرنسيةلم تكن مصدر نهضة بقدر ما كانت عامل تعويق للنهضة الاصيلة. والامم لاتتجدمن خارجها ، وإنما تتجسد من مصادر فكرها ومر. أعماق روحها ، ويقول شكري فيصل في هذا الصدد « ليس في تاريخ الشعوب شيء هو إكراه على التمدن ، لأن كل تمدن بالقوة هو معناه تمدن الاشكال دون الجوهر ، وهو تجديد يتناول مظاهر الاشياء دون أن يغوص في على حقائقها . ويصل إلى القول بأن تأثير الحملة الفرنسية كان سلبياً بالغاً ، وقد ولدت الحملة الفرنسية في مصر ما ولدت المعاهد التبشيرية في سواحل الشام وبيروت ، ولذت حذراً من المدنية التي مثلوها للناس متقاربة مع تقاليدهم وولد الحذر قلقا ، وامتد القلق والحذر بتأثير بعض التصرفات السيئة فأصبح تمصَّها وكرها ، ويقول من المستحيل عقلا أن نتصور أن الشرق العربي كان

سيظل نائماً ، لأن لَهذا الشعب تاريخا في الحضارة وقدما في التمدن وجذوراً عريقة « لقد نهضت الشعوب التي هي أقل عراقة كالصين والهند واليا بان .

وعنده أنة لولا الحلة الفرنسية لاستطاع الشرق العربي أن ينهض نهضة حقيقية والشرق له تقبل ذاتى للحضارة ، ليس مفروضا عليه من الخارج ، ولم يعرف المسلمون الموت بالمالا الاسمالط فقط، وقد مرت بهم كما مرت بغيرهم أدرار الخول .

ويقول ساطع الحصرى أن الحملة الفرنسية لم يكن لها أى تأثير فى النهضة المصرية الوانما هى مزاعم وأكاذيب نشرتها الصحف والكتب الفرنسية محاولة بها تدعيم مركزها الثقافى فى مصر واقتدى بها كثير من كناب العالم العربي ثم يقول: وأنا لا أستفرب أبداً أن يتوهم بعض الكتاب من أبناء فرنسا أن الحملة الرنسية خدمت النهضة المصرية ولا أستفرب كذلك أن يتباهى هؤلاء بهذه الخدمة المحدوبة العالم المديداً كيف يظهر بين كتاب الادب من يشارك فى ذلك (آراء وأحاديث فى القاريخ والاجتماع).

#### الخلاقة

كانت الخلافة الإسلامية هدافاً من أخطر أهداف الإستمار والصهيونية ، فقد استطاع السلطان عبد الحيد والدولة العثمانية في أشد مراحل الضعف وهي ترمى من الدول الأوربية بالمؤامرات من أجل تمزيقها والقضاء على دولة الرجل الريض ، استطاع أن يحمل لواء الوجدة الإسلاميــة للأمم الهندية والفارسية وجميع المسلمين من خارج الدول العثمانية لاقامة حاجز ضخم في وجه الزحف الاستماري الغربي وقد نجحت دعوته نجاحاً قوياً أكد وحدة المسلمين الروحية والفكرية والسياسية ، وقد كاذ أن يحرِل ذلك دون مخطط الاستعمار المندفع إلى السيطرة والصهيونية العالمية الطامعة في السيطرة على فلسطين : ومن هذا كانت تلك الحلة الضخمة التي ساقتها هذه القوى على السلطان عبد الحميد ورمية باتهامات متعددة أقلها الاستبداد . وقد جرى الباحثون وراء ذلك دون تبين لحتيتة ما صاغه النفوذ الاستعارى من صور وهمية مستهدفاً القضاء على السلطان عبد الحميد عن طريق الجمعيات السرية الماسونية التي سيطرت في سالونيك على جمعية الاتحاد والترقى وسافتها إلى أعدانها بعد إسقاط عبد الحيد من حيث حققت أهدانها في تخليها عن طرا بلس الغرب وسقوطها في براثن إيطاليا ومن حيث تسليم فلسطين لليهود والسماح لهم بالإقامة فيها ومن حيث دخول الحرب العالمية الاولى فيصف ألمانيا وإيقاع الخصومة بين العرب والترك وتعليق الاتحادين لزعماء العرب على المشانق وما جرى بعد ذلك من اقتدال العرب والترك والمسلمين لحساب الدول الغربية التي سيطرت على الشام ( سوريا ولبنان ) وفلسطين ثم تسليم فلسطين للصهيونية العالمية .

ثم كانت الخطرة الثانية في سبيل إسقاط الخافة : (علامة الوحدة الاسلامية ودعامتها)وذلك عند ما سيطر مصطفى كمال أتاتورك على تركيا وتابع بصورة أشد

قوة وعنفا مخططات الاتحاديين والماسونية العالمية وكانت خطوته النهائية هي إسقاط الخلافة عام ١٩٧٤ مافك عروة الوحدة بين المسلمين وإسلمهم للنفوذ الاستمارى شمية وقوف بريطانيا في وجه أى دعوة للخلافة ووقوف الغرب كله أمام أى دعوة المجامعة الاسلامية .

وقد دعى أحد الماسرن من علماء الأزهر إلىوضع كتاب مسخ فيه منهوم الخلافة وأخرج نظام الحكم في الأسلام كلية من مفهوم الاسلام وحاول أن يقر خظأ كبيراً مفترى هو أن الاسلام دين عبادة جريا وراء مفاهيم الاستمار والغرب وخدمة للماسونية وأعداء الاسلام.

#### فتنة ١٨٦٠

تحاول كتب التاريخ وبحوث القوميات وغيرها أن تذكر فتنة ١٨٦٠ على أنها مؤامرة وقعت بين المسلمين والمارون ، اضطرت الدول الأوربية إلى التدخل لاقامة نظام خاص فيلبذان ، ومن الحق أن يقال أن هــذا التصور خاطيء من أساسه فلم يكن قبل بوادر النفوذ الاجنى هناكأىخلاف منشأنهأن يوقع بين عناصر الأمة ، فقد كان المسلمون برعون مختلف العرائف والأقليات و تبحون لها حماية كافية لأداء طقوسهم ورعاية مصالحهم . ولكن الحقيقة الاكيدة في فتنة ١٨٦٠ أنها مؤامرة دبرتها الدول الكبرى لعزللبنان عن الدولة العثمانية وأعدادها كمنطلق لاتمام عزل العالم الاسلاى والبلاد العربية وإسقاط الدولة العثمانية ، وقد أكد هذا المعنى كثير من المؤرخين المنضفن فقد احتفت فرنسا الموارنة وثبتت بريطانيا الدروز ، ووقفت كل دولةوراء واحدة من هذه القوى وأمدتها بالاسلحة وأغرتها بالطائفة الاخرى، وأثارت بينها الخلافات التي أججت فتنة ١٨٦٠ فلما وقعت الواقعة بين الموارنة والدروز ، وقتل من قتل ، تدخلت فرنسا وبريطانيا باسم وقف المذابخ وأرسلت بريطانيا وحدة مكونة من ١٢ ألف جندي، فسارعت فرنسا وأرسلت حملة ثومها سبعة آلاف جندي، وفرض على الدولة العثمانية إقامة نظام محاص للبنان يمنحه الاستقلال الذاتى تحت رئاسة حاكم مسيحي تختاره الدول الاوربية ويصدق عليه السلطان.

ولم تلبث البعثات التبشيرية أنه هرعت إلى بيروت وأقامت معاهدها ولرسالياتها في محاولة لفرض نفوذ ثقافى غربي على أبناء المارون، وقد بدأت الارسالياب الفرنسية هذا العمل ولحقت بها البعثات الامريكية ولم يلبث بعد قليل أن أصبحت مصدراً خطيراً لتصدير صحفيين وكتاب إلى مصر ومختلف أنحاء العالم العربي، ومما يذكر أن سركيس وصروف ونمر ومكاريوس وزيدان وفرح أنطون وشبلي شميل هم الدفعة الاولى من خريجي هذه المعاهد وهم الذين قصدووا الصحافة العربية في مصر وكانوا أصحاب الجلة العنيفة على الدولة العثمانية وعلى السلطان عبد الجيد وهم الذين مهدوا النفوذ الاستعماري والصهيونية ولفصل وعلى السلطان عبد الجيد وهم الذين مهدوا النفوذ الاستعماري والصهيونية ولفصل العرب عن المرك وتقسم البلاد العربية بين الصهيونية وفرنسا وانجلترا.

#### الكشف

أطلق تعبير الاستكشاف (Explaration) على الحملات الاستعمارية والتبشيرية التي قام بها الغرب في قلب القارة الافريقية بدعوى أنهاكانت مناطق بحمولة ، وأن أمثال ولفنجستون وصمويل بيكر وغيرهم كانوا مكتشفين رواداً بينها تؤكدا لحقائق أن المؤرخين العربقد جاسوا خلال هذه المناطق وكتبوا عنها في مؤلفاتهم فقد وصل ابن بطوطة إلى أعالى نهر النيجر وإلى نمكتو وسكوتو قبل أن يصل إليها الرواد الاوربيون وأول من أشار إليها وذلك بنحو ثلاثة قرون .

ويحاول الاستماريون أن يرددوا هذه الشبهة وأن يفرضوها على كتب المدارس فى البلاد المستعمرة ، مدعين أنهم اكتشفوا الهند مثلا ، بينها كانت الهند معروفة فى القارة الاوربية فى العصورالقديمة ، وذلك قبل وصول ماركبولو ( ١٢٥٤ – ١٣٧٤ ) الذى وصل إلى فارس وأفغانستان وبكين والتبث ، أو فاسكودى جاما الذى أبحر حول أفريقيا عام ١٤٩٧ ومنها إلى الهند .

يضاف إلى هذاذاك الإدعاء الذى ردده الاستمهار من أن (صمويل يبكر) هو الذى اكتشف منابع النيل الابيض مع أن هذه المنابع لم تكن مجهولة فى وقت ما ، وكانت الحقيقة تفرض أن يقال أنه أول من وصف هذه الاصقاع ، أما الذين قادوه إليها فهم رجال الحلة المصرية .

والواقع أن ما وصف بأنه رحلات الكشف هذه لم تكن إلا خطة الاستعبار التي فرضتها الدول الأوربية وفي مقدتها ( أسبانيا والبرتغال) بعد تحررها من النفوذ العربي الاسلامي في الاندلس في محاولة لتطويق عالم الاسلام.

وقد أشار ولفنستون فى إحدى كتاباته إلى هذا المعنى حين قال و أن نهاية الاكتشاف الجغرافي هى بداية العمل التبشيري، فان الارساليات التبشيرية كانت تتحرك وراء هؤلاء الرحالة ، الذين كانوا فى الاصل دعاة ومبشرين .

وليس هذا إستنتاجاً وإيما هو نص من مصادر تاريخية مدعمة بالأسانيد ؟

حيث يقول وولاند أو ليفر في كتابه : ( العامل التبشيري في شرق أفريقيا ، ما يأتي باللص :

ولقد أعد ولفنسحتون نفسه منذ سنواته الأولى حيناكان يعمل في جمية التبشير اللندنية للاطلاع بمشاعل التبشير الحاصة بأفريقية الاستوائية. و بالعمل بين شعوب فطرية في بلادلم يكن قدسكنها الأوربيون، وفي عام ١٨٤٩ كان ولنفنجستون لا ينال يفكر بطبيعة الحال، في التجارة أكثر من الاستعبار، وبما أنه كان أو لا وقبل كل شيء مبشراً مسيحياً، فلقد اختار كعضو في هذه الحركة التبشيرية أن يبحث عن نهر تستطيع السفن أن يمخر فيه إلى داخل البلاد. لقد أراد ولفنجستون أن يستكشف طرقا في أفريقيا للمبشرين لا للمدنية ، كان ولفتحستون مبشراً قبل يستكشف طرقا في أفريقيا للمبشرين لا للمدنية ، كان ولفتحستون مبشراً قبل أن يكون رحالة ولم تكن رحلته المشهورة إلا تميداً للبعثات التبشيرية ،

أما فاسكودى جاما فقد لقى من كتبنا المدرسية اهتهاماً كبيراً وصور بصورة البطولة . بينها تكشف الحقيقة عن صورة بشعة لاعمال فاسكودى جاما وغيره من طلائع الفتح والاستعبار وما قاموا به من ظلم و بطش ، و قصف الكتب التاريخية الموثوق بها (دى جاما ) بأنه من أقسى خصوم المسلمين فني رحلاته الماريخية الموثوق بها (دى جاما ) بأنه من أقسى خصوم المسلمين فني رحلاته الى آسيا ضرب عدافعه الثقيلة المراكب العزلاء التى تنقل الحجاج إلى مكة فأحرقها بعد أن نقل أموالهم وأمتعتهم إلى أسطوله و بعد أن حظر على رجاله انقاذ الغرقي ومنهم النساء والرجال حتى هلكوا جميعاً الاعشرين طفلا بعث انقاذ الغرقي ومنهم الدتفال حيث حلوا على اعتناق النصرائية .

هذه واحدة مما فعله دى جاما الذى تحاول أن تصوره كتب التاريخ فى العالم العربى كله على أنه مكتشف عظيم بينها أن (دى جاما) لم يكتشف شيئاً وهو لم يصل فى حياته إلى كالسكو تا ولم يستقبله الحاكم الهندى لأن العرتفالي (بار تلمي دياز) كان قد بلع رأس الرجاء الصالح قبل فاسكودى دى جاما بعشر سنين فضلا عن أن عبور المحيط الهندى من سواحل أفريقيا الشرقية إلى آسيا كان معروفاً من التجار العرب والهنود منذ قرون (١).

<sup>(</sup>١) عن بحث مستعصى للدكنتور بدو الدين القاسم ( مجلة المملم العربي )

م ١٥ -الشبهات والآخطاء الشائعة

أما هنرى الملاح البرتغالى ( ١٣٩٤ – ١٤٦٠ ) فإن حقدة على العرب والمسلمين واضح وصريح ، فقد حل في ريعان شبابه على مدينة سبتة التي انطلق منها طارق بن زياد إلى الآنداس ثم تصدى لمدينة طنعة المسلمة فرد على أعقابه، وأسس مدرسة بحرية ضمت رجالا حلوا لواء تجديد الحروب الصليمية وخوله البابا نيقولا الماضي حتى الفتح والإستيلاء على جميع البلاة حتى الهند ، أما الرحالة البوكرك فقد كتب إلى ملكه يفخر بأنه ذبح جميع مسلمي مدينة غوا وجعلهم أكداساً في المساجد ثم أحرقها ، وأنه أشعل النار في سفن المسلمين ، ومعذلك فإن هذا السفاح يذكر في كتب التاريخ العربية بأنه فاتح منتصر ،

# محاكم التفتيش

كانت محاكم التفتيش منأسود صفحات الغرب الآوربي خلال العصور الوسطى بالإضافة إلى الحروب الصليبية وغزو الفرنجة للدولة الاسلامية في الاندلس.

وقد شكك محاكم التفتيش بطلب الراهب توركاندا وقامت بأعمالها ثمانية عشر عاماً ( ١٤٨١ – ١٤٩٩ ) وقد حكت على عشرة آلاف وماثتين وعشرين شخصاً بأن يحرقوا أحياء فاحرقوا وعلى ٦٠٦٨ بالشنق بعمد التضهير فشهروا وشتفوا وعلى ٩٧٠٣٣ بعقوبات مختلفة فنفذت وكان ذنهم أن يعلمون عملوم المسلمين والعرب من حكمة وفلك ورياضة .

وقد قاومت محاكم التفتيش دعوات حرية الفكر وقامت في مواجهة البروتستانية التي أدالت من الكاثرليكية ، ثم عملت محاكم التفتيش في سبيل إخراج بفايا المسلمين في الاندلس من الاسلام وتحويلهم إلى المسبحية .

وقد كان القديس أوغسطين وتوما الآكويني كلاهما يبرر الاضطهادوالتعذيب مادامت الاغلبية ترى في ذلك الطريق إلى الله .

( اقرأ كـ تاب مستقلاً عن محاكم انتفتيش إلدكتور على مظهر) •

### ما قبل الائلام

كان من أحرص ما عمدت إليه دعوات التغريب إثارة تاريخ ما قبل الإسلام والاذاعة به وتوسيم البحث فيه وذلك عن طريق البعثات الآثرية، وابتعاث الدعوات الفرعونية والفينيقية والاشورية والبابلية والبربرية ، وذلك من أجل إعادة المسلمين والعرب إلى ماضيهم الوثنى قبل الاسلام، وإعلاء هذا الماضى وتربينه وكان للكشوف الآثرية التي حرص النفوذ الاستعارى على استغلالها أبعد الآثر ، فنى مصر كان كشف قبر قوت عنخ أمون في العقد الثاني من هذا القرن وما وجد فيه من آثار صحيبة منطلقا للدعوة إلى الفرعونية في مواجهة الدعوات العربية والاسلامية ، وقد جرى المصريون شوطا في هذا المجال ، من حيث بناء القبور والقصور على الانجماط الفرعونية والدعوة إلى لغة وأدب وتراث فرعوني ، غير والقصور على الانجماط الفرعونية والدعوة إلى لغة وأدب وتراث فرعوني ، غير التراث ، ووجدوا أن العملة قد انقطمت بين المصريين وبين الفرعونية خلال أربعة عشر قرنا كاملا وذلك بالاسلام الذي غير النفسية والعقلية والمزاج المصرى والعرب مفايرة كاملة بعد أن أخرجه من الوثنية ودفعه إلى التوحيد وإلى منهج رباني قوامه الفطرة ، تقبله المصريون تقبلا صخما وتصدروا به العالم الاسلامي كله ، قوامه الفطرة ، العالم الاسلامي كله ،

وما ترال هذه المحاولات تجرى في بيروت وفي غيرها ، والبنانيين العذر في التعلق بالدعوة الفيفيقية نظراً لارتباط غير المسلمين بها وما لهم من نفود فكرى واجتماعي يغذيه النفوذ الاستمارى الطامع في تمزيق وحدة الامة العربية والحياولة دون اجتماعها على فكر موحد يدفعها إلى الامام بقوة .

ولقد كان الاستمار والتغريب والصهيوئية والماسوئية والتبشير على اهتهام موحد بالدعوات القديمة التي كانت قبل الاسلام وهي كثيرة : منها الدعوات الفرعوئية والبابلية وغيرها ومنها التراث اليوناني الاغريقي الوثني بما يحمل من أساطير وملاحم وفلسفة إلهية مسرفة في التعارض مع التوحيد ، فضلا عن الجاهلية العربية التي قامت على عبادة الاوثان والاصنام ، ومن هنا اتخذت

الصهيونية العالمية والاستعار ودعوات التغريب والتبشير من هذا التراث القديم كله بما يتصل بالفلسفات الهندية القديمة القائمة على وحدة الوجود والحلول والاتحاد والفلسفات المجوسية الفارسية القديمة وغيرها عا يطلق عليه (الفنوسية) بالاضافة إلى الاغريقية الوثنية ، اتخذت من كل ذلك تراثا تصدر عنه القصص والمسرحيات والمترجمات والكتب ليكون عملا من عوامل تدمير القيم العربية الاسلامية ويحاول أن يرد المسلمين عن التوحيد والنبوة والدين الحق عامة .

## معركة سانت بارتكبي

من أبرز الفوارق بين الشرق والغرب ، وبين النزاع الدينى فى أوربا ، وما ليس له مثيل فى العالم الاسلامى، هذا النزاع الذى قام بين الكاثوليك والبروتستانت وكانت معركة (سانت بارتلمى) أقسى صوره ، فقد قتل فيها نحو مائة ألف بسبب التعصب المذهبي ، وقد عرف الاسلام بعض صور التعصب المذهبي بين الحنابلة والشافعية ، أو بين المهانة والشيعة ولكن ما من خلاف بين هذه المذاهب زاد عن المعارك الكلامية . أما فى أوربا فالصورة مختلفة .

وقد وقعت معركة سانت بارتلمى فى القرن السادس عشر وفى عام ١٥٧٣ على التحقيق وفقدت فرنسا بها زهرة رجالها من أهل العقل والفطنة والحرية والعلم والصناعة .

ويعزى المؤرخون سبب هذه المجزرة إلى الحقد الدينى فى أقسى أشكاله وذلك أنه لما ظهر المذهب البروتستانتى فى ألمانيافى أوائل القرن السادس عشر وامتد منها إلى سائر عالك أوربا أصاب فرنسا منه جانبا هاما ، فقد انحاز إلى البروتستانتية كل من كان ناقا على سلوك الكنيسة الكاثوليكية إذ ذاك ،

وكانت البروتستانتية في الواقع ثمرة العلم الاسلامي الذي تدافع إلى أوربا ، وأنشأ جواً من حرية الضمير وحرية البحث .

لم يرق في عين الملكة كاترين دوق يسىأم ملك فرنسا شارل التاسع ان تنتشر البروتسانية فعزمت على إحداث مقتلة عامة تكون سببا في إفناء البروتستان الفرنسيين وقطع دا برهم أجمعين ، وكانت يد الكنيسة الكاثوليكية في تدبير هذه المكيدة العظيمة في ٢٤ أغسطس ١٥٧١ ، فلم دقت الكنائس أجزاسها كان ذلك إشارة للجود والمتطوعين بالبدء في الفتك بالبروتستان فدهموا يبوتهم وفي أيديهم المشاعل تعنىء إليهم الطريق في الليل الدامس، وأخذوا يفتكون بأولئك الابرياء مرتكبين من القسوة والوحشية ما يندر مثله في تاريخ البشر ، حيث بقروا بطون الحوامل وأخرجوا الاجنة ثم ألقوها للسكلاب

والحنازير ، وكانوا يشلمون الاطفال الذين فى المهد للصغار الذين فى سن العشر سنين من أولاد الكاثوليك ويأمرونهم بقتلهم حزا من أعناقهم فىأسواق باريز ، ولم يزالواكذلك حتى سالت شوارع المدينة بالدماء وعجت الاصوات إلى الساء

وتكرر حبوث مثل هذا في كثير من مدائن فرنساً .

ومن أعجب ما وقع أن الكنائس دقت مرة أخرى في اليوم التالى فظن اتباع الحقد الدينى بأن ذلك أمراً مجدداً باستشاف القتال فانحوا على الحوانهم قتلا ونهبا وتمثيلا بأشد بما فعلوا بالاس واستمرت المجزرة إلى اليوم الثالث وبعده تم استحالت إلى مذابح فردية طوال شهرى سبتمبر واكتوبر في باريس وغيرها.

### مكتبة الاسكندريه

جرت محاولة التغريب على الصاق حريق مكتبة الاسكندرية بالمسلين، وجارى المستشرقين في هذه الدعوى نفر من الكستاب في مقدمتهم جرجى زيدان وطه حسين، بينها هافع عن العرب بعض كتاب الغرب وفي مقدمتهم العلامة حبيون في كتابه سقوط الدولة الرومانية حيث قال: أن هذه الفرية لفقها على المسلمين وأبر الفرج العبرى ، في كتابه مختصر الاول وقد ترجم إلى اللغة اللاتينية فتلققها أهل الغرض من الفرنجة فأذاعوها، فأشار حبيون إلى براءة عمر ابن فتلققها أهل الغرض من الفرنجة فأذاعوها، فأشار حبيون إلى براءة عمر ابن الحطاب وعمر بن العاص من التآمر على حريق مكتبة الإسكندرية وأثبت أن الذي أحرقها إنما هم الرومان بمراكبهم الحربية في حصارها لجيوش كليوباتره بقيادة يوليوس قيصر.

قال جيبون: تأكدت أنها أحرقت قبل الاسلام بما تنى عام، وأنا بو الفرج ابن العبرى لفق الفرية بعد الاسلام بنحوستها ته سنة ، ولم يتعرض قبل أبى الفرج مؤوخ واحد لذلك ، حتى أن بطريرك الاسكندرية (أفتيكوس) مع توسعه في السكلام على استيلاء المسلمين على ثغر مصر لم يذكر كلمة احدة عن حريق عمر ابن العاص لهذه الخزانة .

وكان الرحالة البغدادى قد زار مصر فى عهد الملك الكامل فنقل هذه التهمة وقد طبعت رحلته فى اكسفورد سنة م ١٨٠ وهى محشوة بالخرافات والآكاذيب وقال لطنى جمعه إن كان أفاقياً (EnentuRier) نظنه ينتمى إلى حلب ويسمونه (التيس الملتحى) وقد نقض هذه الرواية واشنطون أرفنج وفليه وغيرهم كا نقضها أرنست رينان الذى قال فى خطاب له فى المجتمع العلمى الفرنسى: أنه لا يعتقد أن عمر هو الذى أحرق خزانة الاسكندرية لانها أحرقت قبله بزمن طويل .

#### مصر للمصريين

هذه كلة حق أريد بها باطل كما يقولون: فان مصر المصريين دُعوة صحيحة إذا أريد بها الوقوف في وجه الاستعار البريطاني الذي سيطر على مصرعام ١٨٨٧، أما وأن الاستعار البريطاني هو الذي رفع هذا الشعار فانه أبلغ العجب، فقد أراد به إخراج المصريين من أمرين (١) من الامة العربية المجاورة لهم والتي تربطه به اللغة والتاريخ والجوار والمصالح الاقتصادية والاجتماعية (٢) ومن العالم الاسلامي الذي هو الامتداد الطبيعي للامة العربية فيكراً وديناً وثقافة (٣) ومن الاسلامي الذي هو المهتداد الطبيعي للامة العربية فيكراً وديناً وثقافة (٣) ومن الاسلامي الذي هو المنهج الفيكري والاجتماعي المعصريين والمعرب والمسلمين حميماً .

ولذلك فقد جاءت كلة (مصر المصريين) مضادة لمكل دعوة وطنية هربية إسلامية تربد أن تضع مصر في مكانها الصحيح من الآمة العربية ومن العالم الاسلامي ومن الاسلام ففسه " ولكن الاستمار قدمها عن طريق بعض الفلاسفة القادرين على التمويه والتضليل فبدت براقة لامعة ، بينها كان المصريون يدعون أساساً إلى التحرو من نفوذ الاستمار البريطاني والغربي ، أما الصلة التي كانت قائمة بين المصريين والدولة المثانية فلم تكن استماراً بأى معنى من معانى الاستمار بل كان ترابطا بين جنسين مجمعهما فكر واحد ولقد جاء العثانيون إلى العالم العربي : الشام ومصر والمغرب بدعوة من أهله وحساية له ، وتوسيعاً لجبهة المقاومة مع النفوذ الآوري الاستماري الصلبي " الذي حاول معاودة غزوة المقاومة مع النفوذ الآوري بعد أن انسحق نفوذه في الحروب الصلبية فكانت تلك الوحدة الإسلامية : العثمانية العربية عاملا من عوامل القوة خلال أكثر من أربعائة هنة (١٥١٧ – ١٩١٧) اضطر النفوذ الاستماري خلالها الي تعلويق العالم الآسلامي دون أن يتمكن من السيطرة على المحر الآبيض نتيجة فعاده الوحدة و

ومن هنا فقد كان لطني السيد وجماعة الجريدة وحزب الامة غيير صادقين في الدعوة إلى مصر المصربين فقد كانوا باعترافهم على ولا مع النفوذ البربطاني في مصر وكانوا حيث سماهم كرومر: (الذين التقوا بالانجليز في منتصف الطربق) وهم بدائل الاستعبار وخلفائه (لطني السيد وسعد زغلول وعبد العزيز فهمي) وغيرهم هم تلاميذ مدرسة كروهر التي قامت على أساس فلسفته التي وسمها في تقاربره السنوية (١).

#### إرساليات لبنان

ترددت كلمات كثيرة تحاول أن تعطى دوراً من البطولة للارساليات التبشيرية اللبنانية التي وردت إلى العالم العربي في منتصف القرن الماضي وأقامت عدداً من المعاهد والمدارس يحاول بعض الداعين إلى تزيف الوقائع التاريخية بأن يتسبوا النهضة العلمية والادبية والتعليمية في العالم العربي إلى هذه الإرساليات والى خريجيها الذين وردوا مصرفاً نشأوا الصحف من أمثال قارس ممروصروف وسركيس ومن تابعهم من أمثال جرجي زيدان وفرج أنطون وأدبب اسحق وسليم عنحوري .

ومن الحق أن يقال أن اليقظة العربية الإسلامية بدأت بانبعاث صوت الإمام محد بن عبد الوهاب فى الجزيرة العربية وبالدعوة التى صدع بها العلماء فى الازهر وما قامت به النهضة المصرية أيام محد على من ترجمة وتأليف وكل هذه سبقت تلك الدعاوى التى يحاول بعض المبشرين وأتباعهم أن يصوروها منطلقاً للنهضة الفكرية والادبية والاجتاعية فى العالم العربى .

بل أن الصبحة التى انطلقت من منابر هذه الإرساليات والتى كانت تحمل الدعوة إلى العروبة لم تسكن خالصة ولا صادقة وإنما كانت في أساسها دعوة إلى إخراج لبنان من الرابطة العثمانية العربية على النحو الذي أراذه النفوذ الاستعماري بأحداث ١٨٦٠ والتى انتهت بسيطرة النفوذ الفرنسي والبريطاني على لبنان لتكون منطلقاً للإرساليات ولتتزيق الجامعة التركية العربية التي كانت تقف في وجهد النفوذ الاستعماري.

أما الدعوة إلى الوحدة العربية كعركة أصيلة فهى التى قام بهما العرب فى مواجهة حركة الدعوة الطورانية التى قام بها فى الدولة العثمانية (جماعة تركيا الفتاة والاتحاد والترقى) وكانت هويتهم مع النفوذ الغربي القضاء على الروابط العربية التركية .

asigned of the



# البابث السّابع

السياسه



#### الإستعار

كلمة من أسماء الاضداد فهمي اشتقاق من التعمير ، بينها هي تحمل في مفهومها معنى السيطرة والغزو والفتح وهي شبهة بكلمة الاستكشاف الذي كان مقدمة للغزو والاستعار ، وهي متصلة أيضاً بكلمة . امبريالية ، التي تعني التوسيع الاستعباري. ولها امتدادان جديدان هما الإستعبار الجديد والإستعبار الثقافي ومن الحق أن يقال أن الاستعار لهذه الصورة يختلف إخلافا بيناً عن الإستعار القدم المتمثل في الدول الفارسية والرومانية والبيزنطية . ذلك لأن الإستمار الحديث قد ارتبط بالحضارة من ناحية وبدأ كأنما هو ثمرة لها أو وسيلة مر وسائل نموها حصولا على الخامات وتصريفا للمنتجات ولمكن أظهر مظاهرة أنه حل معه أساليبه وفكره وقيمة لحاول فرضها على الدول التي استعمرها ، وحاول أن يقيم سيطرة كاملة على الارض والانسان والحياة السياسية والاجتماعية والثقافية والإقتصادية. ومن هنا فقد اختلفاختلافا ضخماً عن صورة الإستمار القدم . وقد بدأ الإستعبار من قارة أوربا وجمل مجاله الحيوىعبر قارتيأفريقيا وآسياً واتخذلذلك أساليها بعيدة كل البعد عن التعامل الاخلاق ، بل فرض أسلوبا من السيطرة والإذلال والقمع والتفكك على نحو بعيدكل البعدعن أساليبالمدنية أو قيم الحضارة وقد كان الإستمار في خطواته محمل هدفين أحدهما ظاهر والآخر خنى، أما الظاهر فهوالسيطرة على مقدرات الشعوب ،وفرض نفوذكامل يحمل طابع الإستملاء ويحمل في نفس الوقت طابع الاستمرار فأوربًا صاحبة الحضارة ليس لها موارد الا ما تستطيع أن تحصل عليه من مستعمراتها ، وهي تحصل علبه على أنه حق ، ولا تنظر إلى أصحابه إلا على أنهم عبيد تابعون يحب أن يظلوا خاصمين مكتفين بالحصول على أقل قدر بمكن من الاجر في مقابل حسول الإستمار على مقدراتهم وثرواتهم الضخمة التي لا حصر لها . أما الوجه الحنى للاستعار فإنما يتمثل في ذلك المخطط الذي يهدف إلى استمراز الإستمار واتصاله على مدى الازمنة وهو أمر لا يمكن أن يتحقق إلا إذا احتوت الحضارة الإستمارية هذه الشعوب والامم في وجودها ومفاهيمها وحضارتها وتقافتها والقضاء على كل الطوابع التي تحملهاهذه الآمم وتدمير القم الآساسية لها وصهرها

في بو تقة الثقافة والحضارة الغربية على أساس أنها حضارة الإنسان الآبيض السيد الممدن الذى وكلت إليه العنابة الإلهية تمدين المتآخرين والسود والملوتين ومن هنا فقد نظم الإستمار فلسفة كاملة لهدفه هذا جعل لها طابعاً عليها ومظهراً وضاءاً وأخنى في داخلها أغراضه الحفية وهي إدماج شعوب أفريقيا وآسيا إدماجا كاملا في الحضارة الغربية وفكرها والتخلص الكامل من قيم هذه الشعوب وذاتيتهم ، ولما كانت هذه الشعوب الافريقية والآسيوية شعوب عريقة ولها حضارات باذخة

وتاريخ طويل وماض عريض فد قاومت مقاومة جسوره جبارة ، وكانت الحضارة الاسلامية أشدها مقاومة بحسبانها أحدث هذه الحضارات وأكثرها إنساعا وأكثرها إرتباطا بالحياة ، فإن أغلب تلك الحضارات كانت قد ماتت أو انطوت أما الحضارة الاسلامية العربية فإنها كانت لا تزال نابضة متفاعلة مع الحياة ، وأن اعترتها مرجلة من مراحل الضعف وهي إحمدي سنن الامم والحضارات بعد دورة بلغت ألف عام ويزيد ؛ واقد كان الاستماريعرف مدى خطر هذه الحضارات على وجوده و مدى خطر مفاهيمها على بقائه، ومدى قدرتها على المقاومة والمواجهة والصمود، ولذلك فتد كان ضغطه عليها أشد وكانت عربه لاهلها و تدميره لثوراتها وقضائه على قادة فسكرها أشد وأعنف .

وقد بدأت جولة الاستمار الحديث منذ أوائل القرن الخامس عشر الميلادى عا أطلق عليه تطويق العالم الاسلامي وانتهت فأطبقت عليه منذ الحلة الفرنسية على مصر . ١٧٩ إلى أن تمت السيطره عليه في نهاية الحرب العالمية الاولى ١٩١٨ على نحو تمثل في استعمار مباشر واحتلال وانتداب ، ثم في صك بإقامة وطن قومي لليهود في فلسطين .

وقد شهد العالم في خلال هذه الفترة حركة واسعة النطاق للإستيلاء على الاجزاء والوحدات المختلفة في أفريقيا وآسيا ولا سيما القارة الافريقية في العقدين الاخيرين

من القرن التاسع عشر حيث كان الصراع عنيفاً بين فرنسا انجلترا وألمانيسا وبلجيكا والبرتغال. ثم كانت حركة تمزيق الدولة العثمانيةوالتضاء عليها وتوزيع الإجزاء العربية بين إيطاليا وانجلترا وفرنسا وأسبانيا،وكانت الحطوات الاولى الاستمار عن أساليبه وغير من خططة وإن لم يتراجع عن هدفه الاساسي فأجلت الدول المستعمرة أغلب جيوشها واكتفت بالانفاقيات والمماهدات والنفوذ الافتصادى وربطت الافطار بنتدها واقتصادها ، وظلت قادرة على السيطرة على الموارد والثروات والخامات وأطلق على هذا النوع من النفوذ: والاستعمار الجديد ،

والاستعمار (۲) الجديد هو فرض السيطرة الاجنية من سياسية واقتصادية على دولة ما مع الاعتراف باستقلالها وسياستها ودون الاعتباد في تحقيق ذلك على أساليب الاستعمار التقليدية وأهمها الاحتلال العسكرى، ويطلق على هذا الاسلوب الاستعمار المهريالية الجديدة) ويستخدم الاستعمار الجديد في تحقيق أغراضه وسائل خاصة لتحاشى المعارضة الشعبية الوطنية ومن ذلك الاتفاقيات الثنائية غير المتدكافئة وتكبيل الدول النامية بشروط تحرمها من حرية التصرف والعنعط عليها تتمثل في صورة معرفات وقروض ، وإقامة القواء دالعسكرية وإثارة الاضطرابات الداخلية والانقسامات الطائنية والحزبية في الدول الحديثة الاستقلال لاضعافها ووضعها تحت السيطرة الاجنبية وتشجيع الاقليات البيضاء التي تتمتع بامتياز افتصادى وثقافي بارتماء السطة وعارسة سياسة التمييز العنصرى فضلاعن استخدام المنظمات الدولية التي تقوم عليها الدول الكبرى بدور رئيسي في العنفط على المنظمات الدولية التي تقوم عليها الدول الكبرى بدور رئيسي في العنفط على الدول النامية وتوجيه سياستها ،

ويتصل بهذا الاستعمار الجديد: الاستعمار الثقافي وهو أشد خطراً وأخلاقها أثراً ويتمثل في الغزو الفكرى للدولة المسيطرة عن طريق مؤلفاتها وأخلاقها وكتاباتها ومذاهبها ودعواتها والقرويج لها في الشعوب الصعيفة الواقعة تحت نفوذها السياسي والاقتصادي ، ويتمثل هذا النوع في الارساليات التبشيرية رالمدارس الاجنبية والصحف والمؤلفات والافلام ، وتقوم هذه المؤسسات بدور كبير في بحال الثقافة والصحافة والتعليم ، وتعمل على تغيير القيم الاساسية للامم وفرض مفاهيم عنلفة عن مفاهيمها التي تتمثل فيها روحها وطابعها وذوقها ويصب الاستعمار الثقافي أخطار على الملغة والتاريخ والدين والعقائد ، فينشر ويصب الاستعمار الثقافي أخطار على الملغة والتاريخ والدين والعقائد ، فينشر والدوات الوجودية المادية والوثنية .

<sup>(</sup>١) القاموس السياري \_ أحد عطية الله

## الإستعار التركى

تترددعلى السنة الكتاب كلمة الاحتلال الركى والاحتلال الغربي، وتوصف الآمة العربية بأنها وقعت تحت سيطرة استعارين واحتلالين . وإيراد العبارات على هذا النحو أمر مقصوداً له هدف : بعيد هو تصوير العلاقة التي كانت بين العرب والاتراك على أنها علاقة استعار أواحتلال وهذا مناقض للتاريخ والواقع معا فالرابطة التي قامت منذ ١٥١٧م حتى ١٩١٨م بين العرب والترك دا على نطاق الدولة العثمانية لم تكن في الحقيقة احتلالا ولا شبيه .

وإها كانت محاولة من محاولات الوحدة والالتقاء بين أقطار العالم الاسلامي في مواجهة الاخطار ، وقد جاءت هذه الوحدة على أثر ضعف قوى السلاجةة والمهاليك من بعدهم و تعرض البلاد العربية وخاصة مصروالشام لتجدد أخطار الغزو الصلبي الغربي والتحركات التي بدأها الاوربيون مرة أخى كاستئناف الحروب الصليبية ، والممروف أن العرب قد رحبوا بالوحدة الاسلامية المثمانية بعد أن ضعفت قوى المهاليك في مصر وقوى البربر في المغرب وأصبحوا هدفا محاولات صليبة جديدة ، وقدو جدوا في العثمانيين أخوتهم في العقيدة منتمشا جديداً للإسلام وقوة شابة بدوية مقائلة ، رفعت راية الإسلام عالية خناقة وأعادت ذكرى الإبطال في سبيل إعزاز الإسلام ونشره .

كا رحب العرب فى مصر والشام بالوحدة الاسلامية العثمانية بعد أن نقموا على دولة المماليك إهمالها شأنهم فى المرحلة الآخيرة فحاربوا فى صفوف العثمانيين فالواقع أنه لم يكن فى هذه المرحلة خلاف جذرى بين العرب والترك ، فقد كان الطابع الاسلامى هو مظهر الوحدة الاساسية بين العناصر المختلفة والوحدات المنضمة تحت لواء الوحدة الاسلامية .

ومن الحق أن يقال أن العثمانيين قد قاموا في هذه المرحلة الأولى بتمثل مفهوم الاسلام في نطاق الحكم وتحركوا من خلال إطاره ويشهد المؤرخون بأن العثمانيين قد اقتفوا أثر الخلفاء الأولين في العدل والقسامح وتمثلوا أعمالهم

واتخذوهم قدرة ، وعملوا على جمع القلوب إليهم بتقدير العلماء الانقياء وإنشاء الجرامع والمدارس .

ومن هنا فان النول بأن هذه الرابطة بين العرب والقرك كانت استعهاراً إنما هو من النظريات المشبوهة والعبارات المدخولة التي يحاول الغزو الفكرى والتبشير والتغريب إذاعتها وإقرارها في الاذهان.

أماما كان من الخلاف بين الترك والعرب بعد تنحى السلطان عبد الحيد وفي ظل حكم الاتحاديين دعاة الطورانية فذلك هو الخلاف الحقيق الذي يموة عليه خصوم المسلمين والعرب ويصفوه بأنه خلاف بين الترك والعرب وهوفى الحقيقة خلاف بين الاتحاديين أتباع الماسونية وأعوان الصهيونية وبين العرب الذين تصدو للزهامة في هذه للفقرة (١).

<sup>(</sup>١) راجع فى هذا المعنى كتابنا ( الإسلام وحركة التاريمخ ) .

#### الاقلىات

قضية الاقليات نتاج استعارى أصيل ، فهي الاداة التي حاول الاستعمار استغلالها لتحقيق غاياته وتركيز وجرده وهي من الوسائل التي اتخذتها الدول الاجنبية سبيلها لتحطيم الامبراطورية العنانية وبسط نفوذها على بلاد الشرق فقد لجأت هذه الدول إلى أَسْتَغلالهُ ذَه الاقليات الطائفية (كالاقلية اليهودية والارمنية) وغيرها للثورة على العثمانيين ثم جاء الوقت الذي أعلنت كل دولة كبرى حمايتها لطائفة من الاقليات والطوائف، وأثارت عن طريق هذه ألحمايه وهما الولاء صراعاً وخلافاً بلغ في بعض مراحله حد إثارة الفتن والقلاقل ( راجع مادة فتـة عام ١٨٦٠) ولم تكن هذه الطوائف في أحضان الانظمة السياسية التي عرفها العالم الإسلامي تجد عنتاً ولا إرهامًا بل تجد حماية و تقديراً بحكم نصوص القرآن والنظم التي رسمها الرسول والحلفاء تطبيقاً للترآن، ولسنا نحن الذين ندافع عن هذا المفهوم ولكن لندع واحداً من الغربيين المنصفين هركابتن غور درن كانتج يقول: إن الاقليات المسيحية واليهودية كانت تعامل على الدوام خير معامله في الملدان الإسلامية إلى أن تأتى دُولة أوربية وتستخدم تلك الإقليات لقلب الحالة كما حدث في مسألة الارمن والاتراك، إن زعماء العرب في هذا العصر وفي القصور السابقة كانوا دائمًا يعملون على تلانى هذا التنافر وإصلاح ذات البين ، فإذا كان التعصب قد أخذ بجراء فى زمن من الازمنة فقد كان المسلمون فى مذهب الحاكم ينالهم من الاضطماد ما ينال المسلمين ، ومن الواجب أن تتخذ مبادى. ( نجران ) كالمثل الأعلى الزعيم المسلم: « إن دم الذي كدم المسلمين ، .

وقول بيرروندو: لقد كان في وسع الإسلام حل مشكلة النصارى في الشرق بالقضاء عليهم دفعة واحدة، ولكنه لم يفعل لان دعوته لم تقم على الفتح في الاساس ولم يكن ثمة إكراة في الدين، لهذا لم يتمرض الإسلام للنصارى واليهود ويخيرهم بين الموت أو اعتناق الدين الجديد بل تركهم يمارسون طنوسهم دون أن يخصهم بشريعة. ومن هنا فإنه إنصاقا اللحق والتاريخ نقول إن مسألة الاقليات لم تكن موجودة قبل دخول النفوذ الاستعمارى للمالم الإسلام، ولقد ركز النفوذ الاستعمارى للمالم الإسلام، ولقد ركز النفوذ الاستعاص بشريعة في البلاد

العربية : الارمن الاشوريين والمهاجرين من اليهود والروس واليونان والافرنج ليقارم بهم العرب (١) وخلق من هذه الطوائف قرى يحركها بالشورة على أهل البلاد متى تشاء ، وقد أسكنت بريطانيا الاشوريين فى شهال العراق وأرادت به ما أرادت من إسكان اليهود فى فلسطين ؛ ولما لم تستطع إنسكاترا أن تخلق بالاشوريين قلاقل ذات أهمية فى العراق أعارتهم للفرنسيين الذين نقلوهم إلى سورية ولبذان المسكونوا مصدر قلق لسوريا كا كانوا المعراق .

وقد أنوعج المستعمر حين تم الالتقاء بين الاكثرية المسلمة والاقليات غير المسلمة وأبدى قلقاً لا حد له .

وهكذا كانت محاولة المستعمر الذائبه لاستغلال الاقليات في كل وطن وهو الذي كون في هذه الاقليات، ذلك الإحساس الذي يسيطر على بعضها من أنها لاتاً من على قوى خارج نطاق بلادها . وإن كان هذا المعنى قد زال تماماً في بعض البلاد التي بلغ فيها الوعى القومى والوطنى درجة كبيرة وسيزول تدريجياً في المناطق المنحررة بالقضاء على عوامله الإقطاعية والقيلية والطائفية .

و يتصل بمسألة الاقليات ذلك الدور الذي قام به الصحفيون الشاميون في مصر أو طائفة السوريين المتعاونين مع الاستعار فقد كان كل الدعاة إلى الآراء الحدامة المادية والإلحاد والشعوبية والتغريب من أولياء النفوذ الاستعارى وخاصة البريطاني من أمثال فرح أبطون ولمويس صابونجي وفارس نمر والدكتور شيل شعيل وجرجي زيدان.

وقد وصف اللورد كروم هذا العربي ج مذكراته بأنهم منحة من السماء وأنهم خميرة البلاد ووصل بمضهم إلى أعلى المراكز الإدارية وفي فصل مطول من كتاب الدكتور أنيس صابغ: والفكرة العربية في مصر، يتحدث عن الاقليات فليرجع إليه من يشاء وبما قاله: لم يكن كل السوريين المتعاونين مع الاحتلال موظفين أو مرابين فنهم من أنه أصحفاً وأشهرها صحيفتا المقطم والمقتطف اللتان أصدرهما فارس نمر ويعقوب صروف واسكندر مكاريوس، وكانت الصحيفتان اللسان الناطق لسلطات الاحتلال باللغة العربية فأيدنا ذلك

<sup>(</sup>۱) « ك ، التبشير والاستعار (عر فروخ )

الاحتلال وهاجمتا الجركات الوطنية بكل ما فى لفظنى تأييد ومهاجمة من معان ، وكتب هؤلاء الثلاثة يدافعون عن حق الانجليز بمصرويصفون حسنات الاستعمار ويعجدون أبطاله ويطالبون باستمراره ويدعون أهل مصر إلى الرضوخ إليه لأنه يحميهم من داء الوطنية ولم تمر بمصر حادثة واحدة إلا وقفوا فيها موقفاً معارضاً لامانى الشعب ، فطلبوا سجن الاحرار وعارضوا توظيف الوطنيين ، بل أنهم زحبوا بإعدام الابرياء أثر حادثة دنشواى ، وبإعلان الاحكام العرفية واحتلالالسويس وسلخ السودان عن مصر وغير ذلك من مساوىء الاحتلال ،

ويرى الدكتور أنيس صايخ أن الاقليات فى كثير من فقرات التاريخ الحديث كانت تتحالف مع الاستمار وتتنكر لحق المشاركة القومية (راجع ص١٠١-١٠١)

وقد اتصل هذا الخط ببعض الدعوات كالفرعونية والفينيقية والأشورية والبابلية ، وكمان لعلماء الآثار والكشوف الآثرية الحديثة أثرهم فى إعطاء مزيد من الوقود لهذه الحركات التى كانت تعتمد أكثر ما تعتمد على ربط الحاضر بالماضى البعيد للامم متخطية أكثر من ثلاثة عشر قرناً من تاريخ الاسلام وقد فشلت هذه الدعوات جميعاً وأكدت خطلها ، بل لقد تبين بمراجعة التاريخ الصحيح أن الفراعنة والفينيقين والبربر وغيرهم إنما هم موجات قدمت من الجزيرة العربية أصلا .

#### الاقليمية

نستطيع أن نفهم إصطلاحات الوحدة الاقليمية إذا نظرنا إلى الخلفية الاساسية التي يحركها الاستمار والتي تستهدف التمريق والتفرقة واعتبارها من عوامل سيادة النفرذ الاحنبي ، هذا المعنى يبدو واضحاً خلف كل قضايا الوحدة القومية والدعوة الطورانية والدعوات الاقليمية واصطلاحات القومية والوطنية وكلات الكيان الخاص والفرعونية والفيقنيقية والبربرية .

والمعروف أن العالم الاسلامي والآمة العربية لم تكن تعرف من قبل هذه المضطلحات المتعددة وإن كانت تعتبر أن وحدة الفكر هي أساس الوحدة الاسلامية ، وكانت جامعة الفكر القائمة على المفاهيم المستمدة من الاسلام هي مصدر التلاقي والوحدة ، غير أن النفوذ الاستماري لم يكن يستطيع أن يقيم قواعد نفوذه إلا على تقسيم الجاعات الواحدة إلى عناصر يتبع بعضها الجنس والعرق أن يتبع اللغة أو يتبع الدين ، وكان دوماً قادراً على إثارة الخلافات المذهبية بين أسحاب الآديان المختلفة ، وإثارة الخلافات بين أصحاب الآديان المختلفة ، وإثارة الخلافات بين الافريقيين والآسيويين أو بين أبناء المدن المختلة في القطر الواحد .

وكلما وجد النفوذ الاستعارى أن أمة بدأت تحقق وحدتها الوطنتة لتاتق في وحدة الامة مع جاراتها التي تربطها بها اللفة والتاريخ إستعمل مخططاته في سايل القضاء على هذه المحاولة و وث المخلفام من جديد لاثارة الفرقة والخلاف . بل لقد بلغ الاستعار إلى أبعد من ذلك في محاولاته للحياولة دون الوحدة التي تفوم على رابطة الآمة وعودة الاجزاء ، والمثل الذي يضرب في هذا أنفرنسا حكمت المغرب العربي بأقطاره الثلاثة المتجاورة المتلاصقة التي تجمعها جبال الاطلس وهي تونس والجزائر ومراكش ومع ذلك فقد أقامت في كل قطر نظاماً مختلفاً في عناصره الاجتماعية والثقافية والسياسية والاقتصادية وذلك حتى لا تتلاقي هذه الاقطار ، وحتى يتم تعميق الخلاف والاقلمية ببنها وكذلك فعل بين مصر والسودان ، وبين سوريا ولينان ، ومن الحق أن يقاله أن الامة العربية كانت والسودان ، وبين سوريا ولينان ، ومن الحق أن يقاله أن الامة العربية كانت دائماً ساعية إلى الوحدة ولكن النفوذ الاستعارى كاندائماً محطم هذه المحاولات

واحدة بعد أخرى وقد جرت محاولة لتقديس الحدود والاعلام والعملة والنظم، محيث يصبح من العسير انصهارها و تلاقيها ، وإذا كانت محاولات الوحدة بين أجزاء الامة الواحدة عسيرة إلى هذا الحد بفعل النفوذ الاستعمارى فان محاولة الترابط بين أجزاء العالم الإسلامي تلتى مزيداً من العسر والمقاومة .

ويحمع المؤرخون على أن أوربا منذ أخذت فى مواجهة الدولة العثمانية والضغط عليها أثارت مسألة المسيحيين والاقليات ودورهم ومسئوليتهم وحقوقهم ثم توسعت فى هذا الشأن فى العالم العربى أيضا .

وقد كان بعض الاقليات أصحاب دور فى التركيز على تمزيق الدولة العثمانية وخاصة بعض السوريين الذين قدموا إلى مصر وعملوانى مجال الرأى والصحافة.

ثم جعل الاستعار ماله الاقليات في مختلف أنحاء العالم الاسلامي ورقة وابحة يلعب بها ويكبت بها كثيراً من التطلعات والمشاعر والاحمال النافعة باسم الحوف من إثارة الاقليات وكان أخظر ما قام به النفوذ الاجنبي في مصر لاثارة الخلاف بين الاقليات وغيرهم في مصرأن نصب من الاقلية رئيسا للوزارة فأحدثت صداماً استفاد منه الاستعار تركيزا لقواعده.

#### الرجل الأبيض

من النظريات التي يذيعها الاستعار والتغريب و عاول أن يؤكدها في نظر الامم الواقعة تحت نفوذه وسلطانه ،القول بأن الرجل الابيض – لا الإنسان عامة – هو تاج الخليقة وأن الغلبة في كل صراع ينشب على وجه الارض سواء كان بينه وبين غيره من الاجناس الملونة أو بينه وبين مظاهر الطبيعة كالجبال والغابات والبحار أو ببنه وبين الوحوش ، ويرددون عبارة المكاتب الامريكي شتانبيك (الرجل الابيض لا تغلب) وهم عندما يمكتبون تاريخهم يبدأونه بشعب أبيض ههو شعب اليونان وينقلون زعامة البشر بعده بين أجناس بيضاء من رومان وطليان ، وجرمان فاذا ظهر شعب ملون وارتفع أحناس بيضاء من رومان وطليان ، وجرمان فاذا طهر شعب ملون وارتفع أصحابه ليسوا من الجنس الابيض ، وقد كان ذلك موقفهم من اليابان .

ونظرية الجنس الابيض لم تبكن في الحقيقة إلا أسلوباً من أسلوب السيطرة عن طريق إخضاع بعض الافحكار الاستمارية لمظهر على يخفي وراءه أهواء الاستمار ويحاول أن يصورها بصورة الواقع المفروض ، ويقلل من أهمية هذه النظرية تاريخيا أن الدولة الرومانية سقطت في القرن الرابع الميلادي وظلت أوربا أكثر من ألف عام تعيش ظلمات القرون الوسطى بينها كانت أجناس أخرى ليست بيضاء تتولى مقاليد الخضارة الانسانية وتذيعها في كل مكان وتقيم بحممات من حدود الصين إلى حدود فرنسا وإيطاليا في قلب أوربا وقد استطاعت هذه الحضارة أن تقدم للبشرية المنهج العلمي التجريبي والجذور الاساسية لمختلف العلوم الطبية والطبيعية والكيمائية والفلكية التي نماها الغرب فيها بعد وأقام بها الحضارة الحديثة ومن هنا فإن فكرة الجنس الابيض نفسها لم تمكن هي مصدر الجضارة .

هذا فضلاً عن أن هذا الاستعلاء باللون لم يكن يوما من الآيام مصدرًا من مصادر التقدم ، أو الامتياز فان الحنس الآرى الذي يوصف بأنه الإنسان

الا يض قد وصل إلى أوربا قادما من قلب آسيا من قارس والهند ومع ذلك فان شأنه فى منا يختلف عن شأنه هناك ولك لأن عوامل كثيرة ومختلفة هى التي أعطت الأوربيين قيادة الحضارة فى هذه المرحلة حين بلغ العرب والمسلمون مرحلة الضعف، والرجل الابيض الذى ورث، تراث العلم والحضارة العربية الاسلامي قد اثبته فى غطرسة وغرور عن أن يعترف بالفضل وأنكر دور الغرب والمسلمين وحاول إطلاق كلة الهصور الوسطى المظلة على العالم كله ، وما ذال ينظر إلى التاريخ من حيث هو بدأ فى أوربا وينتهى بها وتلك نظرة ظالمة يعيدة عن الانصاف تذكر حضارات الامم والشعوب المختلفة التي سبقت وأثرت في مصر الحضارة البشرية التي ليست هى نتاج الرجل الابيض وحطره، والاأن يكون الرجل الابيض هو وريثها والمتصرف فيها.

وقد كان الرجل الآبيض بدعى أنه عمدن البشرية ، وأن سلطانه و تفوذه ليس إلا عملاإنسانيا يستهدف تحضير الشعوب و تعميرها ( واشتق اسم الاستعاد من التعمير ) ولكن الشعوب رأت كيف كان الرجل الآبيض قاسياً وظالما وعنيفا وأنه لم يكن عمدنا بقدر ما كان مستعمراً جشعا يحرص على أن يمتلك كل شيء ، وأن يسيطر على مختلف الخامات والثروات ويتنقلها إلى بلاده ، دون أن يترك لاصحابها إلا الفتات القليل وأنه كان حريصاً أن لا يقدم لهذه الشعوب من من حضارته إلا الجوانب السلبية والبراقة والتي تحمل جرائيم قتمل الكيان والشخصية و تدو بب القيم و تحطيم المعنويات وذلك بقصد استدامة السيطرة وإبقاء النفوذ وإطالة أجل الاستمار وقد كشفت الابحاث العلية المنصفة خطأ نظرية الرجل الابيض و تميزه عقلياً و جسميا ، و تأكد أن ما حصل عليه من النقدم العلمي إنا الرجل الابيض و تميزه عقلياً و جسميا ، و تأكد أن ما حصل عليه من النقدم العلمي إنا وأن هذا التميز العلم عن وحدة ليس هو كل شيء في الحضارة وإنما الحضارة وأن هذا التميز العلم عن الما المدى الصرف منفصلا عن الا خلاق والدين لم يحقق إلا أزمة العصر ، أزمة العالم المدى كبر عقله و توقف قلبه عن المخو بين قوته الصانعتين لحياته .

وائد اتخذ الرجل الابيض مفهوم روما القديم وطبقه في العصر الحديث فأهل روما سادة وما وراءها عبيد واستعمل قوته المادية وقدرته العلمية في غروروتية ، على الانسان الملون قأوجد التفرقة العنصرية ، وحاول أن يقول بالحرية والمساواة والاخاء فجعلها قاصرة على الاوربي والابيض وحدهما وأنكر حق الاجناس الملونة فيها ، وبذلك أعطى البشرية ذلك الاسلوب المضطرب الذي أشقاها بالحضارة ، وحول السلم إلى مجال الفتك والتدمير والصراع الذري النووى الرهيب ولم يوجهه إلى منح الانسانية إلامن بعد الشدة أو الغنى بعدالفقر، وكان مصدر هذا الاضطراب جميعاً هو ذلك الفهم القائم على الغروروالاستملاء، الفهم الذي يفرق بين الرجل الابيض والرجل الملون حيث تكشف حقائق التاريخ والعلم والاجتماع أن لا فروق عقلية أو جسمانية تميز جنسا عن جنس ولا لونا عن لون ،

#### الجامعة الإسلامية

كانت صيحة الجامعة الاسلامية عندما استعلنت إنما تعنى بحميع المسلمين في العالم الإسلامي تحت لواء الحلافة العثمانية في وجه الفوذ الاستعباري الزاحف الذي كان يخطط من أجل تمزيق الدولة العثمانية وإيقاع الخلاف بين العرب والترك كعنصرين تجمعهما وحدة سياسية وفكرية واجتماعية وإسقاط الخلافة الإسلامية كقوة جامعة المسلمين.

ولقد كانت دعرة الجامعة الإسلامية فسماً بين السلطان عبدالحبيد وجمال الدين الأفغانى ، أما السلطان عبد الحميد فقد حل لوائها منذ تولى الحسكم كمحاولة لتجميع مسلمى كله مع الدولة العثمانية فى وجه النفوذ الغربى الذي كان قد بدأ يسيطر على كثيرة من أجزاء البلاد الإسلامية .

أما جمال الدين الأفغاني فقد كان يطمع في تحرير قطر من الأفطار العربية ليكون منطلقاً للوحدة الإسلامية وكان يركز على مصر بالذات في همدا المجال، فلما سقطت مصر في قبضة النفوذ الاستعماري البريطاني عام ١٨٨٢ رأى أن يدعم دعوة السلطان عبدالحميد إلى الوحدة الإسلامية الجامعة وانتقل إلى استانبول من أجل هذا للفرض خير أن حوائل كثيرة حالت دون تحتيق هدفه ، أهمها ؛ من أجل هذا للفرض خير أن حوائل كداعية ومفكر وما شاب حركة السلطان عبد الحميد من معوقات وضغوط ،

غير أن النفوذ الاستعارى ومن وراءة الصيونبة العالمية كانا يعملان في إصرار وعنف إسقاط دعوته ، وقد تمكنا ذلك عام ١٩٠٩ حيث تولى أمر الدولة العثمانية أولياء الماسونية والنفوذ الاستعمارى من رجال الاتحاد والتحق الذين أعدوا الدولة للستوط والتمزق الكامل بتسليمهم طرا بلس الغرب لايطاليا ، والسماح لليهود بالإقامة في فلسطين ، و دخول الحرب العالمية الاولى مع الألمان بما مهد القيام حركة مصطنى كال التي كانت المرحلة النهائية في القضاء على الطابع الاسلامي في الدولة العثمانية بإلغاء الخلافة والتحول إلى دولة علمانية غرية .

#### الجنس

تستعمل كلمة و جذب ، في الفكر العربي بهنهومين : منهوم ( الجنس ) من الدم والقبيله و ( الجنس ) من الصلة القائمة بين الرجل والمرأة ، أما الجنس بعمى المقومية فهو من خصب انص الامم ، والفكر الاسلامي يقبله ، بمفهوم له مخالف لمفهوم الغرب ، فهو لا يعلى من شأنه إعلاء شأن العنصرية الغالية المصارعة بل يراه وسيلة لتلاقي الامم على حد قول القرآن ( يا أيها الناس إنا خلقنا كم من ذكر وأنني وجعلنا كم شعوباً وقبائل لنمارفوا ، إن أكرمكم عند الله أنقاكم ) .

وقد استملى نداء الجنس بوصفه العرق والعنصر استملاء شديداً وتحرك فى دوائر مخلفة أولها استعلاء الجنس الابيض بوصفه صاحب الحضارة وقد حاول الاستعمار أن يبرر سيطرته على الافطار الاسلامية والافريقية والآسيوية بأنه جنس متفرق وتلك أجناس متخلفة، وإن إليه وحده أمانة الحضارة وتمدين الامم وقد كذبت الوقائع هذا الادعاء فند كشف الاوربيون والغربيون عن دخيلتهم التي تقوم ازدراء عجيب للشعوب الملونة وخاصة إذ ساموها سوء العذاب وعملوا على على الابقاء جهلها وضعفها واستنزاف مواردها.

يثم ظهرت نزعات استعلاه الجنس في صيحة الجنس الآرى والجنس السامى و محاولة المفاضلة بينهما وهي صيحة مرتبطة بالدعوة الآولى ، نم كانت دعوة الجرمان إلى سيادة الدم الالماني وغيرها من الدعرات وفي السنوات الاخيرة علت دعوة اليهود إلى ما أسموه شعب الله المختار وقد كانت حرب الاجناس هي صيحة الاستعمار أساساً حين حاول إخراج الامم من أثو ابها الفكرية والروحية والنفسية القديمة التي كانت تقوم على وحدة الفكر ، فأثار دعوة العرق والعنص فظهرت دعوة القومية الضيقة والإقليمية والدكيان الخاص وكلها دعوات أفاد منها الاستعمار والنفوذ الاجنبي حيث استطاع السيطرة على الشعوب والامم وحال بينها و بين الالتقاء في وحدات واسعة ، من ثم عمق فيها دعوات الاعتزاز بالإقليمية الضيقة في عاولة بينها و بين الالتقاء في وخدات شاملة توسع دائرة المقاومة والتجمع ، وقد في عاد علماء الاجناس أن أجناس البشر على اختلاف ألوانها متساوية في قدراتها الفعلية أكد علماء الاجناس أن أجناس البشر على اختلاف ألوانها متساوية في قدراتها الفعلية

والفكرية وأسقطوا مختلف نظريات التفرقة بين الاجناسالتي حاول بها الاستعمار والنفوذ الاجنى فرض سيادتة

أما مفهوم الجنس بوصفه الصلة بين الرجل والمرأة ؛ فإن الإسلام ينظر إليه بغير تعقيد ولا يثير حوله الازمات خلافاً لنظرة الفكر الغربي إليه ؛ لاته بجمله من المباح في حدود الشريعة ، ويفسح له المجال في العمل ، ويضع له الضوابط التي تكفلله سلامة الاتصال وبعده عنالتفسح والاضطراب والازمات ويقول ويقول الامام ابن قم الجورية :

( إن الاتصال الجنسي تحفظ به للصحة وتتم به الماذة وسرور النفس وتحصل به مقاصده التي وضع لاجلها ) .

ولا ينظر الإسلام للجنس نظرة بعض الديانات الآخرى من أنه ثمرة خطيئة ولا ينظر إليه نظرة بعض الفلسقات من إطلاقه بغير ضوابط ونظم فالاسلام يأمر بالعفة إذا عجز الشاب عن الزواج . وبذلك يكون الزواج هو الطريق المفتوح أمام الجنس الطبيعي السليم وذلك في مواجهة الخطأ الفلسفات التي تدعو الى حصر الزواج في أضيق نطاق و تمنعه على بعض الرغماء الروحيين و تمنع زواج الارملة والمطلقة .

وقد رفع الاسلام من شأن المرأة بتنظيم الجنس وضبطه ؛ وهو حين حرم الزناكان يصدر عن احترام المجنس وتنزيه له عن العبث واجترام المرأة وتنزيه لها عن أن تكون أداة لمتعة الرجل(١) وذلك لان الرجل الذي يمارس الجنس مع المرأة دون أن يرتبط بها ولا أن يحمل أولادها اسمه انما يخنى احتقاراً للمرأة فتحريم الزنا يعنى تحريم احتقار المرأة واكتال الحرية الشخصية المرجل والمرأة لما يكون بحق الزواج ثم بحق الطلاق لا بالتفريط ولا بالإباحة الجنسية فليست الإباحة مرادفة للحرية ، وكما عبرت عقوبة الزنا عن احقرام عيق المرأة وتقدير المجنس فإن الظلاق يعنى حربة تصحيخ الحطأ والبدء من جديد وإنقاذ الاسرة بدلا من أن تسحق تحت حقد الفشل والكراهية .

<sup>(</sup>١) محمد جلال كشك: (دراسة في فـكر منحل).

ولقد ظهرت فى الفسكر العربي الحديث نظريات ودعوات تعلى من شأن الجنس وفق مفهوم الاباحة والكشف على أسس من الفلسفة المادية والنظرة المدمرة التي بثنها الماسرنية والتي تحمل طابع العلم وصورته ،

وكان أقوى من حمل لواء هذ الدعوة فرويد فى دراسات النفس ولورنس فى الأدبوسارتو فى مذاهب الفلسفة ولما كانت هذه الدعوة لها خلفية تتصل بأهداف الصهيونية العالمية التى وردت فى بروتوكرلات صهيون التى تدعوالى تدمير الجنس البشرى وتحطيم معنوياته فقد وجدت سبيلها إلى الفكر العربي الاسلامى والثقافة العربية عن طريق غزوات التغريب والنفوذ الاجنبي والاستمار الفكرى وقد وجدت هذه الدعوات مجالا خصبا فى الآداب الاوربية والقصة واتخذ مذهب فرو د أساساً للقصة والادب المعاصر ومنه امتدت خيوط إلى الادب العرب والثقافات الاسلامية .

وتعمل نظريات الجذب دعوة مدمرة خطيرة إلى التحال والانطلاق والقضاء على مختلف الضوابط والقيم في مجال علاقات المرأة بالزجل ، ويستهدف النفوذ الاستعارى والغزو الثقافي من هذا التركيز على هذه المعانى في المحيط العربي الإسلامي نتيجة أساسية وهي : أن تدمير الجنس في أمة من الامم يضمن دمارها وانحلالها وزوالها والمعروف أن انحلال الحضارات المختلفة في التاريخ كله قد ارتبط بالانحلال الاجتماعي والاخلاقي . وأن الانحلال الجنسي الموجود الآن في قلب الحضارة الغربية إنما هو علامة خطيرة من العلامات التي تشير إلى نهاية هذه الحضارة .

## العالمه

الدعوة إلى العالمية لها مفهوم إنسانى يبهر النفس ويعجب العقل. ولكن للكل مفاهيمه وموازيته؛ والدعوة إلى العالمية في هذه المرحلة التي يمر بها العالم الإسلامي والآمة العربية إنما تستهدف أخظاراً كبيرة على الآمم في حالات الضعف أو حالات وقرعها تحت نفوذ الاستعمار أو قبل أن نشكامل قواها، وأن الدعوة إلى الاثمية أو العالمية في هذه المرحلة بالذات هو محاولة لتذويب الامم ذات الحضارات والثقافات المتميزة في حضارة الغالب وثقافته والقضاء على قدرتها في المقاومة أو التميز بكيانها الذاتي وشخصيتها الحاصة. فالعالمية مذهب فلسنى ينكر حقيقة الأوطان ويرى أن إنقسام العالم إلى أمم متعادية أو متناحرة مضاد للعدالة والآخوة الإنسانية؛ ومن شأن الفوارق الطبيعية والاخلاقية والاجتماعية والروحية والجغرافية والتاريخية واللغوية — وهي عميقة الجذور بعيدة الاصول في البشر الى درجة كبيرة — من شنها أن تجعل قيام وحدة فيكر انسانية شاملة أمر بعيد بل مستحيل و ولو شاء ربك لجمل الناس أمة واحدة و لا يزالور.

ومن الإنصاف أن يقال أن هناك جوانب تلتق فيها الامم. وأن هناك جوانب أخرى من العسير التقائم حواما. وأهم هذه الجوانب العسيرة الاخلاق والعادات والآدات والتقاليد والاذواق والروح. فليس في الامكان القول بأن هناك خلقاً وذوقا عالمياً بل ليل هناك خلقاً وذوقا أوربياً. ولكن هناك خلقاً وأدباً وذرقا وربحاً انجليزاة ومثلما فرنسية ومثلما روسية وللمرب والمسلين خلقاً وتقاليد وآداباً وذوقا مختلفا ، هذه الامور هي مقومات كل أمة ومنبع الهامها ويرجع هذا التباين الى عوامل كثيرة ذاتية من الدم الى الجنس الى البيئة الى الدين الى اللغة الى التاريخ الى السجايا والمفاخر بما يجعل من الاستحالة التقاء الامم في العالمية ...)

ولا شلك أن من وراء الدعوة الى العالمية أهداف يحمل لوائها الطامعون والاقرياء . فهناك الدعوة العالمية تحت لواء الحضارة الرأسهالية . وهناك الدعرة الاميه التى تحمل لوائها الماركسية وهناك دعوة العالمية التى تطمع الصهيونية فى تحقيقها وذلك بالسيادة على البشر جميعها نحت لواء زعامة شعب الله المختار :

#### للوطنيه

برژت في العصر الحديث فكرة (الوطنية ) كا برزت فكرة (القومية )، وظل الباحثون يضطربون في التفرقة بينهما وتحديد مفهوم كل منهما بحيث لا يتداخلان و وقد استقر الرأى على أن الوطنية تتصل بالارض كا أن القومية تتصل بالمرق والدم والآمة ، فالمصريون حين يتحدثون عن مصر أرضها وسمائها وكيان وجوده فيها فهمى وطنية ، وحين يتحدثون عن أمتهم وأرومتهم وإهرافهم فهمي قومية ، الآولى تتصل بأرض مصر والآخرى تتصل بالآمة العربية ، والقد حال النفرذ الاستمارى والتغريب والغزو الثقافي بلبلة الثقافة العربية بهذه المصطلحات وإلقاء التمارض والمضادة بينها ، وإعلاء شأن الوطنية الصيفة ، وعماولة جعلها قومية حى تفصل المصربين عن العرب ، وكذلك فعل الاستعمار في سوربا وفي المغرب وفي لبنان ، الحيلولة دون قيام فكر موحد قوى يجمع وعماولة العربية في كيان واحد ، وإثارة خلافات قدية بائدة ، والتركز على ملامح طبيعية يختلف فيها كل قطر عن الآخر لخلق روح الإقليمية مرتبطة بتحويل طبيعية يختلف فيها كل قطر عن الآخر لخلق روح الإقليمية مرتبطة بتحويل الوطنية إلى قومية ، غير أن هذه المحاولات عجزت عن أن تحقق هدفها ثم وزت نظرة شاملة من وراء إنحراف دعوات الوطنية بالمفهوم الضيق ، أو القومبة بالمفهوم الغربي ، تقوم على الترابط بين حلقات ثلاث :

فى الوطن الواحد : الوطنية بمعنى الارض وهى تتعلق بالارض فى كل قطر والقومية بمنى الامة وهى تمثل الوحدة العربية .

ووحدة الفكر فى بجال الثقافة التى ترتبط باللغة والتاريخ والتراث ذى المصدر الواحد فالمصرى يرتبط بوحدة الارض الوطنية وبوحدة الامة العربية ووحدة الفكر الاسلامة .

وكذلك العراق والسورى والمغربي ومكذا .

ولا سبيل إلى الفصل بين الحلقات الثلاث، ولاسبيل لأن يقيل العربي الفصاله

م ـ ١٧ الشيهات والاخطاء الشائعة

عن مصادر ثقافته ووحدته الفكرية ،ولا سبيل إلى قبوله الوطنية الجردة منروح العروبة وما يزال الاسلام عاملا أساسياً في أرضية الوحدة الثقافية والقومية وقد استحال أن تقبل الثقافة العربية مفهوما للوطنية أو القومية مستورداً من تجربة الغرب ، فتلك تجربته الحاصة التي صاغها وفق ظروفه وعصره ومقومات فكرة وترائمه ، وليست هي بالتالي قابلة لفرضها على أمة أخرى له فكرها وله مقومات شخصيتها وكيانها وذوقها ومزاجها وتراثها الخالص الذي كونته أعصر طويلة خلال أربعة عشر قرناً ، وقد عجزت قوى التنويب عن صهر الثقافة العربية والامة العربية في قوالبها التي أرادت بها أن تصهرها في بوته الثقافة العالمية : أي ثقافة العربية ثقافة العالمية : أي

# الاتحاديون وليس السلطان عبد الحيد

هناك خطأ ذا تع وشائع ، هو أن الدولة العثمانية هي التي أساءت إلى العرب وعلقتهم على المشانق وأوجدت الفرقة والحلاف ، وكانت سيباً في أو تب علىذلك من سيطرة فرنسا وانجلترا على الشام بأجزائه الاربعة ( فلسطين والاردن وسوريا ولبنان ) وكذلك العراق وذلك بعد الحرب العالمية الاولى ١٩١٨ و بعد أن اتفق العرب مع بريطانيا على إقامة دولة عربية نظير تأبيدهم لها .

والحق أن الدولة العثمانية كلمة مهمة عامة ، والحقيقة أن (حزبتركيا الفتاة المسمى الاتحاد والترقى )الذى تولى السلطة من عام ١٩٠٨ حتى عام ١٩١٨ هو الذى دمر العلاقات بين العرب والترك بدعوته إلى الطورانية ومحاولته تتريك العرب والقضاء على لغتهم على المشانق عام ١٩١٦ .

والاتعاديون جماعة سرية كانت بايعاز من النفوذ الاستمهارى والمنظمات الماسونية العالمة لحساب العميونية العالمية ، تعمل على إسقاط السلطان عبد الحميد حامل لواء الدعوة إلى الجامعة الاسلامية ، وتعد العدة لتمزيق الدولة العثمانية وتسليم الا جزاء العربية وغير العربية منها إلى الدولة الا وربية على النحو الذي وقع فعلا وذلك باعلاء طابع القومية التركية والعنصرية الطورانية .

أما السلطان عبد الحميد فقد كان يدعو إلى توسيسع جبهة المقاومة على النفوذ الا جنبى وذلك بربط مسلمي آسيا وأفريقها بالدولة العثمانية وكان موقفه من العرب مشرفاً وكانت إجابته في مواجهة تحديات العسيونية لدخول فلسطين من أشرف مافاله رؤساء الدول وزعماء الا مم عنسد ما رفض رفضاً باتاً إغراء

هر ثرل بالملاً بين من الذهب وقال ( تقطع يدى ولا أفرط فى فلسطين ، أن فلسطين ليست ملكا لبلادى ولكنها ملك العرب)ولكن أمثال ساطع الحصرى وغيره من الباحثين المتأثرين بأغراض خاصة يطوون هذه الصفحة ويموهونها على النحو الذي لا تبدو تلك الفوارق بين الدولة المثانيه وبين الاتحاديين واضحة كا يقببون الفوارق الدقيقة بين موقف السلطان عبد الحيد الذي دافع عن فلسطين ودفع ثمن ذلك عرشه وحياته وبين وموقف الاتحاديين الذي علقوا العرب على المشانق فقطه واكل صلة بين المثانيين والعرب .

# الباسنسالنامن

الكتب والمؤلفات



## ألف ليلة وليلة

من أخطر شبهات التغريب محاولة اعتبار كتاب ( الف ليلة وليلة ) مصدراً تاريخياً عملا لحياة العالم الإسلام ، فقد جرت محاولات متعددة لاعتبار القصعما الذى تضعه الف ليلة عملا لحياة العربوالمسلين بصفة عامة بينا تكشف أقل مراجعة لمصافر الف ليلة عن أنه ترات إيرانى وهندى سابق للاسلام وأنه لايمثل محالر الف ليلة عن أنه ترات إيرانى وهندى سابق للاسلام وأنه لايمثل بحال صورة المجتمع الإسلام العربى، أو مفاهيم الفكر العربى، وقد حكى المؤرث الكبير المسعورى المتوفى ٥٠٩م ( القرن الثالث الهجرى ) فى كتابه مروج الذهب عن وجود كتاب قديم بالفارسية أو بالفهلوية يحكى عن ملك وعن بنت وزيره ( شهر زاد ) وخادمتها دين زاد وقد أشار إليه ابن النديم مؤلف الفهرست المتوفى ٥٠٥ هم الله وقال أنه كتاب الحاقة والسيئات ، كما أشار إليه لمؤرخ القرطبى وقد كانت كل إشارات المؤرخين المسلين إليه إشارات تحمل طابع الرفض والامتهان والنص على أنه مصدر ساقط فى أنظار العلماء والباحثين على حد حبارة والامتهان والنص على أنه مصدر ساقط فى أنظار العلماء والباحثين على حد حبارة الدكتور سنيتى كا رجترجى فى محله تفافة الهند ( يتاير ١٩٦٧ ) .

ومعنى هذا أن لكتاب ألف ليلة أصلا كان سابقاً للاسلام وأن مصدره أسلطير هندية وقارسية ، وقد ظل العرب يتناقلونه بعد ترجمته كوسيلة من وسائل الترف ويضيفوا إليه حكايات جديدة ،كما أضيفت إليه في العهوذ المختلفة وآخرها عهد دولة الماليك ومسامرات أهل بغداد والقاهرة .

ومر هذا نرى خطر الاستعانة به كمصدر لدراسة حياة المجتمع الإسلامي بل على حد اتجاء بعض المستفرةين ودعاة التغريب من اعتباره مصديراً وحيداً فى رسم صورة رائفة .

ومما يذكر أن أول من أبدى اهتماماً أزاء الف ليلة وليلة هو جاسوس انجليزى مغامر (ريتشاود بيرتون) عام ١٨٨٣ وهو واحد من أولئك الذين كانوا يتخفون في زياراتهم للبلاد العربية وبلبسون العباءة العربية أمثال لورنس وفيليبي وكان يطلق على نفسه في دمشق الحاج عبدالله والمعروف أنه تصرف في النقل على النحو الذي يحدم أهدافه .

ومن الحق أن يقال أنه مهما تكن صورة الحياة التي ترسمها ألف ليلة فهي ليست الصورة التي يرسمها لمجتمع الإسلامي والمرأة التي تصورها ألف ليلة ليست قطعاً صورة المرأة العربية أو المسلمة ، فقد غير الإسلام نظرة المرأة إلى الحياة كما غير واقعها تماماً فلم تكن في مفهومه ولا في مجتمعه الاصيل أداء جنس أو مصدر غايات حسبة ، كما كانت في مفهرم المجتمع الواني أو الجاهل ، وحيق بعد أن اضطربت الحياة في المجتمع الإسلامي ففد ظل هناك فارق واصع وحاجز كبير بين ماكانوا يسمونها (الغانية) وبين ذات الصون والعفاف .

وقد حوى ألف ليلة صورة مشوهة عن المجتمع العربى الاسلاى يزد في زيغها أن قصصه بمثل أما مختلفة وعصوراً متباينة وأن الجانب الاكرمنه كا موجوداً قبل الاسلام: وقد أضاف المترجون الغربيون ب بالقصد العمد ب الفائم على التعصب والخصومة ، أضافرا إلى بشاعة الصورة التي يحملها الكتاب إضافات زادته فساداً، فقد أشار ( غالان ) المستشرق الفرنسي الذي ترجم ألف ليلة لاول مرة عام ١٧٠١ م بأنه « فرنج ، الكتاب ليلائم ذوق قارئه وأنه ركز على صور الرفاهية والترف وأنه عمد إلى وسم ما سماه: صورة الشرق الحيواني.

وكان أن استقى من هذه القرجمة باحث آخر هو المستشرق (لين)أرضية كتابه ( وكذلك ألف كثيرون ) عن المجتمع الاسلامي اعتباداً على هذه الصورة وقال ويتشرد بيرتون ( الانحليزي ) في مقدمة ترجمته لالف ليلة انه إنما أراد منها أن يتعرف مواطنوه بما فيه الكفائة على طباع المسلين وعاداتهم وأخلاقهم ليكون لدمهم الحنكة الضرورة لحمكم المسلين الواقعين ضمن امبراطوريتهم .

وقد أخطأ هذا المستشرق فى تقديم هذه الصورة للمستخبرين لانها لاتمثل المسلمين والعرب من قريب أو بعيد ، ولقد أخطأ المستعمرون فى الاعتباد عليها كأساس لمعرفة أخلاق المجتمع الاسلامى المختلف عن ذلك اختلافاً كبيراً .

## شمائل المصربين المحدثين

من أسوأ الكتب للتي وضعت الطمن من قدر المصريين والعرب والمسلمين ومن قدر حضارتهم ومجتمعاتهم ومهمتهم الاساسية هـنا الكتاب الذي ألفه المستشرق (ادوارد وليم لين) وقصد فيه إلى التقباط كل ما يتعلق بالعادات والحزافات والاساطير وعاولة تلفيقها في صورة زائفة يراد بها تقديم صورة للجنسع المصري ، وهي صورة ليس فيها شيء من الحق أو الانصاف وليس فيها أى قدر للصدق أوالتحقيق العلمي . وكان إدوار لين قد قدم إلى مصر عام ١٩٢٥ لدراسة آثار المصريين القدماء ، واتخذ له منزلا في بعض الاحياء الشعبية وادعى الاسلام وأطلق على نفسه اسم منصور أفندى ولبس ملابس الاتراك ، وبذلك أحاط نه بم عو من الثقة مكنه من خداعالوطنيين وتمقيق هدفه في تجميع خيوط وهمية نسبها إلى الإسلام فقد أخذ يتصل بالطرق الصوفية وموالد الأولياء ويجمع ما يردده العامة من أحاديث الحوارق والحرافات والبدع ، ثم صنع من هذا كله دراسة في جرئين كبيرين كانت كسباً ضعماً لدوائر الاستشراق في أوربًا إذ بلخ الامتهام بها قدراً كبيراً وتناقلتها اللغات المختلفة واعتبرت لدى المبشرين والمستشرقين مرجعاً يعتمدون عليه وقد عنيت دائره المعارف الإسلامية إلى أنشأها متمصبو الاستشراق يهذا الكذاب واعتبرته مرجعاً، تئتل منه هذه الخراقات على أنها حقائق . وقد جرى هذا المجرى من بعد (أحمد أمين) حين لي نداء هؤلاءالمتاة في إنشاءقاموس للمادات والتقاليد الشعبية ونقل كثيراً بماكتبه ( لين ) وجرى مجراه فكان ذلك من الأمور الحطيرة البميدة عن التحقيق العلمي .

# الأغاني

(الأغانى)كتاب أدبى في بضعة وعشرين جزءاً وضعه أبو الفرح الاصفهانى الساهر به الامراء والفارغين من المترفين فى أسمار الليل، ولم يقصد به إلى العلم أو التازيخ وكان الاصفهانى فى نفسه إنساناً رافضاً لمجتمع المسلمين والعرب وله ولاء بالمولد وبالفكر جيما إلى خصوم المسلمين والباطنية والرافضة وغيره، ولم يكن عمله هذا إلا نوعا من الحرب العنيفة التي شنتها الشعوبية على الإسلام والمسلمين والعرب رغبة فى هدم فسكره كوسيلة إلى هدم مجتمعهم .

واتمد حرص التغريب وأصحاب نظرية النقد الآدبي الغربي الوافدة على إلناء الاضواء الساطعة على هذا الكتاب وإحيائه واعتباره مرجماً في الدراسات الآدبية ومصدراً لتصوير المجتمع الاسلامي وكان الدكتور طه حسين جزاء الله أبرز من دعوا إلى ذلك وألحوا عليه فقدعمد إلى الاغاني نفسها فاستصدر إعتماداً على قصصها أحكاما زائفة على مجتمع المسلين وتاريخهم أراد بهما المساهمة في علمية التغريب الضخمة التي كانت تجرى في الثلاثينات من هذا القرون.

غير أن أقل مراجعة لسيره الاصفهانى تسكشف عن أنه كان من الشعوبيين وقد عرف بالتحايل والاغراق ، وأثبت كثير من الباحثين والمؤرخين أنه لم يكن مؤرخاً.

واكدواأن كمة به لا يصلح لآن يكون مادة تاريخ، وإنما هو جماع لقصص وجدها في الكتب والاسواق وأراد بها أن يسجل للا غاني والمغنين وهو جانب واحد من حياة المجتمع الاسلامي الحافل بالجوانب السياسية والاجتماعية والفقية والصوفية وقد شهد عليه الكثير من معاصريه ومؤرخيه بالانحراف ودمغه المؤرخ البوستي بشهادة تحطمه في نظر العلماء كمصدر موثوق به إذ قال وأن أبا الفرج أكذب الناس لانه كان يدخل سوق الوارقين وهي عادة الدكاكين وهي عادة بالكتب فيشتري منها شيئاك ثيراً من الصحف و يحملها إلى بيته ثم تكون مواياته كلما منها و وذكر عنه صاحب معجم الادباء (ج ٥ ص ١٥٣) قوله:

(كان شأنه في معاقرة الخروجب الفلمان ووصف النساء شأب الشعراء والادباء الذين كانوا في عصره أو قبله ، حيث يقدم دهاقين الخارين وجلهم من النصارى واليهود والصائبين والمجوس ، وقد عرف بمعاقرته للخمر ولم تكن له عناية بتنظيف جسمه وثيابه ) .

وقال عنه الصابى فى كتابه الذى ألفه فى أخبار الوزير المهلى ( وكان أبو الفرج الاصفهانى وسخا قدراً لم يغسل له ثوباً منذ فصله إلىأن قطعه وكان الناس يُحذرون لسانه ويتقون هجاءه ، ويصدون عن مجالسته ومعا شرته على كل صعب من أمره لا نه كان وسخاً فى نفسه وثوبه ونعله ).

وحكى القاضي أبر على المحسني التنوخي في كتابه تشوار المحاضرة :

و أبا الفرج كان اكولانهما وكان إذا أكل الطمام وثقل على ممدته
 تناول خسة دراهم فلفلامدة وقا ولا يؤذيه ولا تدمع له عيناه و بعد ساعة أوساعتين
 يقمد ، .

ولست أدرى كيف يصلح مثل هذا الكاتب مرجماً في نظر الباحثين، أو يمكن أن يؤتمن على رأى أو قول، ولقد عودتنا مناهج الفكر العربي الاسلامي أن تنظر إلى الدكاتب قبل أن ننظر إلى كتابه فان وجدناه أميناً كريماً موضع تقدير الناس بالصدق والحق قبلنا منه وإلا رفضنا ما يقدمه ولو كان صادقاً في بعضه وقد أشار الدكتور زكى مبارك في كتابه (النثر الفني في القرن الرابع الهجرى) إلى مكانة الاصفهاني وكتابه الاغاني في بحث مطول نجتزي منه قوله: (وشهره الاصفهاني وكتابه مستفيضه وإنما أريد هنا أن أنص على ناحيتين في الاصفهاني وكتابه لم أجد من تنبه لهما من الباحثين، ولهاتين الناحيتين أهمية الاحتياط حين يرجعون إلى كتاب الاغاني يلتمسون الشواهد في الادب والتاريخ (الناحية الاثرب فقد كان اللاصهاني، تلك الناحية هي خلقه الشخصي والتاريخ (الناحية الاثولى) خاصة بالاصهاني، تلك الناحية هي خلقه الشخصي فقد كان الاصبهاني مسرفاً أشنع الاسراف في المذات والشهوات، وقد كان لهذا الجانب في تكوينه الحلق أثر ظاهر في كتابه، فان كتاب الاغاني أحفل كتاب بأخبار الخلاعة والجون، وهو حين يعرض المكتاب والشعراء يهتم بسرد

الجوانب الضعيفة في أخلاقهم الشخصية ويهمل الجوانب الجدية إهمالا ظاهرا، يدل على أنه كان قليل العناية بتدوين أخبار الجد والرزانة والتجمل والاعتدال وهذه الناحية من الاصبهائي أفسدت كثيراً من أراء المؤلفين الذين اعتمدوا عليه ونظرة فيما كتبه جرجي زيدان في كتابه تاريخ آداب اللغة العربية وما كتبه الدكتور طه حسين في حديث الاثربعاء تكني للاقتناع بأن الاعتماد على كتاب الاثناني جر هذين الباحثين إلى الحط من أخلاق الجماهير في عصر الدولة المباسية وحلها على الحكم بأن ذلك العصر كان عصر فسق وشك و يجون.

ولا شك أن اكثار الاصبهانى من تتبع سقطات الشعراء وتلمس هفوات الكثاب جعل فى كتابه جوامشيعاً بأوزار الاثمروالغواية وأذاع فى الناس فسكرة خاطئة هى اقتران العبترية بالغزق والطيش .

(أما الناحية الثانية) فهى خاصة بكتاب الآغانى: تلك الناحية فى نظم ذلك السكتاب فنى مقدمته عبارات صريحة فى الدلالة على أن مؤلفة قصر اهتهامه أو كاد على أمتاع النفوس والقلوب والآذواق ، فهو كتاب أدب لا كهتاب تاريخ ، وأريد بذلك أن المؤلف أراد أن يقدم لاهل عصره أكبر بحوجة تغذى بها الاندية وبجامع السمر ومواطن اللهو وأنه ليحدثنا فى المقدمة بأنه أتى فى كل فصل من كتابه بفقر إذا تأملها قارتها لم يزل متنقلا بها من فائدة إلى مثلها ، ومتصرفاً فيها بين جد وهزل ، وأخبرنا بعد ذلك بأنه المتم بالغناء الذى عرف له قصة تستفاد وحديثاً يستحسن وعلل ذلك بقوله ، إذ اليس لكل الآغانى خبر نعرفه ،

وقال ذكى مبارك : والخطركل الخطر أن يطمئن الياحثون إلى أن لروايات الاغانى قيمة تاريخية وأن يبنوا على أساسها ما يشهرون من حقائق التاريخ ولا سيا وصاحب الاغانى يصارحنا بأن « في طباع البشر الانتقال من شيء إلى شيء والاستراحة من معهود الى مستجد » .

وهكذا تبدر صورة كتاب الآغاني على حقيقتها أمام الساحثين ،

### السان والتبين

واجه كتاب البيان والتبين للماحظ حملة عاصفة من النقد والتجريخ من كاتبين شهيرين هما سلامة موسى وطهحسين بينها خطى بعض كتب الحاخط بتقدير هذين الكاتبين. وهذا موضع الغرابة التي تكشف عنها عناصر هذا الكتاب.

و فنقطة الانطلاق في هذا الكتاب هو ميراجية دعاة الشعوبية وتوضيح ما للعرب من مزايا في لفتهم وبسانهم وبديهيتهم وسرعة خاطرهم وذلك أن المفاصلة بين العرب وسواهم في هذا الباب كانت من المسائل التي عني بها الشعوبيون وخصومهم وخاصة في بجال الحطابة ، فقد دافع الجاحظ عن العرب وبيائهم وتسكلم عن الحطابة عندهم والسكتابة وعن شعرهم وطجاتهم ونوادرهم ومناظرانهم ورويتهم و بديهتهم وذكر عددا من شعرائهم وخطبائهم وكتابهم وأشار بماجيل عليه العرب من بلاغة وقوة عارضة في بواديهم وخواطرهم ويتمثل هذا الجزء الذي أزعج دعاة التغريب (وهو المجزء الثالث) الذي أطلق عليه : الشعوبية ومن يتحلى باسم السوية وقد وصفهم بذلك لأن ظاهر دعوتهم كانت المطالبة بالتسوية بين العنصر العربي والعناصر الاخرى بعد أن بين آراء الشعوبية ومزاعهم ورد عليا فبين أولا أن اليونانيين إعاكانوا أصحاب فلسفة ومنطق لا أصحاب خطابه أن الهنود كانوا أصحاب حكمة وأدب وأنه لم يشتهر بالخطابة حقا إلا العرب والفرس ثم فرق بين خطابة الفرس وخطابة العرب .

وقال أنكل كلام للفرس وكل معنى للعجم إنما هو عن حول فكره وعن اجتهاد وعلوه ، وكل شيء للعرب إنما هو بديهية وارتجال وكأنه الهام وليست هناك معاناة ، .

# المضنون بهعلى غير أهله

نسب إلى الامام الغزالى كتاب يطلق عليه اسم و المصنون به على غير أهله ، وقد كذبت المصادر المختلفة هذه النسبة وفى مقدمتها ما ذكره السيد المرتضى الزبيدى فى شرح الاحياء قال : اعلم أنه عزى إلى الشيخ كتب منها (المصنون به على غير أهله) ، قال ابن السبكى : ذكر ابن الصلاح أنه منسوب إليه ، وقال معاذ الله أن يكون له . وبين سبب كونه مختلقا عليه والامركما قال وقد اشتمل الكتاب المكذوب على الغزالى على التصريح يقدم العلم وننى علم القديم بالجزئيات وفى (المسامرة) لحى الدين عربى : أن هذا الكتاب من تأليف على بن خليل السبيتى وكذا صرح صاحب تحفة الارشاد بأنه موضوع عليه .

## الامامة والساسة

تردد أن كتاب الامامة والسياسة هو من تألف ابن قتيبة وهو من الاخطاء الشائعة ، التي نقلها الوارقون حين طبعوا مثل هذا الكتابويؤكد خطأهم عدد من الثقاة المحقين ويقول السيد عب الدين الخطيب رحمه الله :

وكتاب الامامة والسياسة: لقيط مجهول النسب، وابن قتيبة برى منه ولم يذكر له مترجوه كتاباً جذا الاسم. وأسلوب القول فيه يخالف أسلوب ابن قتيبة في كتاب (الممارف)وفي سائر كتبه، والكتاب يشعر بأن مؤلفه كان بعمشق وابن قتيبة لم يخرج من بغداد إلا إلى الدينور، والمؤلف يروى عن أبى ليلى، وأبو ليلى كان قاضياً بالكوفة قبل مولد ابن قتيبة بنحو مائة وعشرين سنة ويذكر فتح موسى بن نصير لمراكش وهذه المدينة شيدها يوسف بن تاشفين بعد ابن قتيبة بمائة سنة . ف كتاب الإمامة والسياسة لا يحوز لمؤلف أن يجعله من مصادره .

#### المنجد

قاموس المنجد: يشتمل على قاموسين: قاموس للإلفاظ اللغوية: وهدذا ليس موضع المناقشة الآن، وقاموس أطلق عليه (ممجم الآداب) إعداد فردنيان توتل وهو القاموس الحافل بالاخطاء والشبهات، والذي عرض له عديد من الباحثين، وكشفوا عن أخطائه وفي مقدمتهم العلامة عبد الله كنون الذي نشر في مجلة دعوة الحق المفرية أكثر من عشر فصول عنه تضم أكثر من او بهائة خطأ شائع: تاريخي وعلى، وقد قرأت أولى تخطئة المنجد في مجلة الفتح عام ١٩٢٦ و ١٩٧٧ وقد أحصى عن الستار فراج في مجلة الموبي للمنجد مائة خطأ تاريخي ولغوى وجغرافي من الاخطاء الصارخة (مما يحب أن يجذف مائة خطأ تاريخي ولغوى وجغرافي من الاخطاء الصارخة (مما يحب أن يجذف أو يصحح أو يصاغ بطريقة تبرئة من الشك والابهام).

وأشار إلى أن المؤلف قد اعتمد على دائرة الممارف الاسلامية التي وضمها كبار المستشرقين ، وعلى كتاب التمدن الاسلامي لجرجي زيدان وعلى كمتاب بروكلهان وكلها منقوضة .

وأسوأ مافى القاموس مادة و محمد ، وهى فى عباراتها تنضع بالتمصب والحقد وفساد المنهج والبعد عن العلمية والانصاف.

يقول: « محمد بنى المسلمين من بنى هاشم تزوج من خديجة ورزق منها فاطمة دعا الاعراب إلى الاسلام وانتصر على الملكيين فى بدر ولسكنهم غلبره فى أحد فاربهم فى حنين ودخل مكة ظافراً » .

ولاشك أن قاموس المنجد من أخطر القواميس التي في كل الآيدى والمحملة بالاخطاء وخاصة فيها تحاول أن تدخله إلى الآلفاظ العربية من مصطلحات كنسية وطائفية ولا هوتية وهي ألفاظ ليست عربية أصلا فعنلا عن أنه يفسرها تفسيراً لا يتنق مع مفاهم الاسلام .

## دأئرة المعارف الإشلامية

وضعت دائرة المعارف باللغات الآوربية في دوائر الاستمار والاستشراق والتبشير بهدف أساسي هو أن تكون مادة في أيدي الحبراء والمبعوثين الدين ترسلهم دوائر وزارات الاستمار إلى عالم الاسلام والعروبة ،ولذلك فهسي تنضح بالحقد والتعصب والشكوك والاضطراب وقد كتبها جها بذة التبشير والاستشراق وحلوها كل خصوماتهم وأحقادهم.

وقد لفت الباحثون المنصفون النظر إلى أخطاء دائرة الممارف عندما ترجمها نفر من الكتاب في الثلاثينات فقد تصدى لهم أكثر من باحث منصف يعارض خطتهم ويطالبهم بتصحيح تلك الاخطاء في صلب البحث ولسكنهم اكتفوا بَالْتُعْلَيْقِ عَلَى هَذَّهُ الشَّبَّاتِ فِي الْهُوامِشْ فَهُو تُواكِّثُيْرًا مِنَ الْحَقَائِقِ عَلَى القارىء المجل الذي لا يعني بالرجوع الى الهامش . وقد أشار العلامة فريد وجدي المي ظاهرةخطيرة في هذه الموسوعة وهي ( سيطرة البدع الدخيلة في الدين الاسلامي على مواد الموسوخ باستفاضة مثيرة ، حتى ليظن الباحث أنهامن أصول الاسلام) وقد أمن مؤلفوا الدائرة في تسجيلها وشرحها كأنهما جفائق مقررة، وبينها تسيطر هذه البدع على أنها من المعارف الاسلامية فان الاسلام يبرأ منهاوماجاء الالحجاريتها . وأشار العلامة وجدى الى و القصد المتعمد في الجمع بين أساطير البدع وحقائق الشريعة ، وقال أن أكبر كــتاب الدائرة فسس مبشرون يهمهم أن يتحيفوا الاسلام لا أن ينصفوه وقليل منهم من يتصف بالشجاعة العلمية فيتغلب على عناصر التعصب وليس كستاب الدائرة وحدهم مرب النمط بل جل المشتغلين بالدراسات الاسلامية في الغرب لا يتحاوزون صناعة التبشير ومنهم و توماس باترك هيوز ، صاحب قاموس الاسلام وهو مرجع متبادل لا تسكاد تخلو منه مكتبة أوربية ، وقد قضى القس المؤلف فى وظيفتة التبشيرية ببلاد الهند بين المسلمين والبرهميين واليوزيين أكثر من عشرين سنة ، وجمع ونشر معجمه هداية للموظفين الانجلن الذين يتولون الحسكم ببلاد الهند فيأواخر القرن الماضي ومساعدة للمبشرين بالمسيحية بمن يحاولون علماء الاسلام وللباحثين في الأديان المقارنة . ومن المصادر التي إعتمدتها دائرة المعارف (كتاب شمائل المصريين) الذي كنبه المستشرق إدورد وليم لين عام ١٨٣٥ عن المصريين وقد أصبح هذا الكتاب أحد المراجع الهامة لمؤلئي دائرة المعارف ينقلون عنه الخرافات وكأنها حقائق، وقال أحمد أمين: إن نظرة المستشرقين في دائرة المعارف هي نظرة خاصة يختلف عن النظرة التي ينظرها المسلمون وبعضهم كان متعصباً يمزج تمضيه ببحث كا فعل الاب لا منس في بعض ماكنب.

وقال العلامة تق الدين الحلالى: أن فى دائرة المصارف الاسلامية أخطاء ودسائس ناشئة عن التعصب الاوربي ، وفى بروكلمان مثل ذلك وأقبح، وقد وجه دكتور محد يوسف زايد النقد إلى دائرة معارف البستانى فقال . إن الدائرة بشكلها الحاضر لم تحقق ماهدف إليه ناشر وهاو ما ينتظره منها القارىء العادى الذى لا يستطيع أن يطمئن إلى دقة معلوماتها كما أنه لا يجدفى كثير من موادها التراجل بين الاجزاء الذى يسبغ على المادة وحدتها كما أنه أيضاً لا يجد المراجع الضرورية لبحثة فضلاعن المتخصص الذى لا تروى مواد الدائرة غلته بطبيعة الحال .

## يقظة العرب

يقظة العرب لجورج أنطونيوس من الكتب الحطيرة التي يجب الحذر الشديد في الاعتباد عليها في كتابة تاريخ العرب والاسلام الحديث ، وقد أشار بعض المستشرقين ودعاة التغريب بالاعتباد عليه فأفسد كثيرا من أبحاث الباحثين، وأن المراجع لوقائع حياة جورج أنطونيوس لا يدهش من أن يكون كتابه خدمة المتيارات الغريبية وتركيزاً على الوقائع المشبوهة فهو من مواليد دير القمر بلبنان ومن خريجي كلية فيكتور با بالإسكندرية ومن رواد جامعة كمودج ، وكان متاحقاً بدائرة المعارف في حكومة الاستلال البريطاني في فلمعطين، شأنه في هذا شأن نجيب عازوري ، الذي يركزون على حكابه ( يقظة الامة العربية ) .

وقد غالى أنطونيوس فى تصوير الدور الذى لعبته الجمعية العلمية السورية التى انشأها النفوذ الاستعارى داخل السكلية السورية الانجيلية والذى عده عاملا أساسياً فى نشوء القومية العربية بينهاكان الانصاف يقتضيه أن يعتبر هذه الجمعية السرية هى أول عامل بحرك لدفع اللبنانيين إلى الانتقاض على الدولة العثمانية والمطالبة بحكم خاص تحت نفوذ الدول الاجنبية وخاصة فرنسا ، وأنرفع لواء العرب فى هذا الوقت لم يكن من أجل وحدة العرب بل من أجل الانفصال عن دولة الخلافة ،

وأبرز أخطائه الناشئة عن التعصب موقفه من السلطان عبد الحميد واتهامه بها هو منتاجها م، والتنكر لموقفه من الصهيونية ومن هريول وهو من أشرف المواقف ومن العشير أن يطلب من مثل جورج أنطونيوس في مقافته وعقائده الدينية والفكرية أن ينصف الدولة العثمانية أو السلطان عبدالحميد ، ولقد كشفت الوثائق الكثيرة التي ظهرت في السنوات الآخيرة من الحقائق ما يحمل الكثير عما ذهب إليه أنطونيوس زائفاً وخاطئاً وأبرز أخطائه أن اعتبر ناصف عما ذهب إليه أنطونيوس زائفاً وخاطئاً وأبرز أخطائه أن اعتبر ناصف المازحي وبطرس البستاني مبدأ اليقظة العربية فضلا عن إساءته إلى عبد الرحمن الكواكين ، من أجل هذا كله أصبح كتاب يقظة العرب من الكتب التي تقرأ الكواكين ، من أجل هذا كله أصبح كتاب يقظة العرب من الكتب التي تقرأ العذر ولا تؤخذ على أنها من المادر العلمية .

# الموسوعه العربيهالميسرة

وجمت إلى الموسوعة العربية الميسرة نقدات شقى وجملة ماقيل عنها أنها دائرة معارف أجنبية (هى فىالواقع دائره معارف كولومبيا )قد ترجمت إلى اللغة العربية دون تقدير للتاريخ العربى الإسلامى وحقائقه ودون تقدير جاجة الباحث العربى، فهى لا تحمل مطلقا أى وجهة نظر عربية لمنا تناولته من موضوعات، وهى تتنكر أساساً لمسنة الهجرية والتاريخ الهجرى فى كل ما تورده من مواد وخاصة فيما يتعلق بعصرالني والخلفاء.

فإذا عرضنا للمواد الاسلامية وجدناها ضعيفة جداً وفاترة ومدرسية إلى أبعد حد وليس بها من السعة والعمق ما نجده من للمواد التي لاحاجة للباحث العربي بها هذا بالإضافة إلى غلبة طابع السيطرة الصبيونية على المواد وخاصة فيا يتعلق بفلسطين وتاريخ الاديان .

ومن المقارنة بين مادة مسجد ومادة مسرح تجد أن المسجد قد كتب عنه خمسة عشر إسطراً بينها كتب عن المسرح ١٧٠ سطراً .

وتصويرها لمادة شريعة، ومادة صلاة ومادة صوم هو تصوير بدائي وساذج .

وتضم الموسوعة بعض المواد التي اعتمد فيها على الاسرائيليات والروايات التي تضمها الكتب غير العلمية كادة إسرائيل. وأسوأ ما في الموسوعة إنها تحمل وجهة نظر اليهودية في مختلف المسائل. قهي تحاول أن تفرض على الباحث العربي مفهوما خطيراً بالنسبة لفلسطين لا يتفق مع حقائق التاديخ.

ومن عجب أن باب الاديان والعقائد قد حرر تحت إشراف إبراهيم مدكور وأحد فؤاد الاهواني وغيره . وأن ثلة من الكتاب المسلمين والعرب ذكرت أسمائهم في المقدمة كحردين لفضول الموسوعة .

# تحرير المرأة

كان لـكتاب تحرير المرأة الذي كتبه قاسم أمين ولا يزال دوى كبير وشهرة علملية في مختلف دوائر الفكر والسياسة ، وقد أعتبره الكثيرون نقطة بدأ لنهضة المرأة المصربة الحديثة غيرأنه لفهم مضامين هذاالكتاب بجب معرفةالبواعث والظروف التي أحاطت باصداره ، وهي كتاب الدوق داركون الذي كتبه عن مصر ورد عليه قاسم أمين وصالون الاميرة نازلى هانم فاصل الذي كان يرتاهه محمد عبده وسعد زغاول ، تحت رعاية اللورد كرومر وفي ظل مخططات النفوذ الاستماري وقد روى فارس نمر صاحب جريدة المقطم عام ١٩٢٥ ذكرياته في هذا الصدد فأشار إلى بواعث تأليف كتاب تحرم المرأة وكيف كان قاسم أمين يشير في رده على السكاتب الفرنسي ذاركور مهاجماً الحركة النسائية التي تتزعمها هذه الاميرة وكيف كلف فارس نمر أن ينتقد ماكتبه قاسم خاصاً بالمرأة، ثم اقدّح الشيخ محد عبده أن يتقدم قاسم إلى صالون نازلي للاعتذار عن الطمن الذي أورده في كتابه وما رآه في معارضة السفور علىالنحو الذي كانت تدعو إليه الاميرة في مجتمعاتها ، وكان أن اتفق على أن يكتب قاسم كتاباً رضى الاميرة ، وكان إلى جانبه في هذا الرأى محمد المويلجي وسعد زغلول ومحمد عبده ، وقد أشارت مصادر كثيرة إلى أن الفيخ عبده كثب بعض مواد هذا الكتاب، وقد أرادوا بذلك ترضية الاميرة وكسب ودها حرصاً على حمايتها لهم في ظل النفوذ العربطاني. ومن هنا نرى أن قاسم أمين لم يكن في الحقيقة منطلقاً من هدف صحيح ، هذا فعنلا عما أثبتته الوثائق من أنه رجع على أغلب آرائه في أيامه الاخيرة وقال أنه أخطأ وتسرع في الدعوة إلى السفور في مجتمع لم يستكمل بعد عوامل النضوج(١).

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا ( الفكر العربي المماصر في معركة التغريب).

## حديث الأربعاء

كان كتاب (حديث الاربعاء) واحداً من كتب الدكتور طه حسين التي الستهدفت غرضاً معينا في مجال إثارة الشبهات والتشكيك في التاريخ والادب العربيين : وكانت فصول حديث الاربعاء تنشر في جريدة السياسة الاسبوعية في يوم الاربعاء من كل أسبوع بينها ينشر الدكتور قصصا فرنسية إباحية مترجمة في يوم الاثنين . وقد أثار هذا بعض المراجعات حتى قال الاستاذ إبراهيم عبد القادر المازني : لفتني من الدكتور في كتابيه (حديث الاربعاء) وهو مما وضع) وقصص تمثيلة (وهي ملخصة) إن له ولعاً بتعقب الزناة والعشاق والغجر والونادقة ، وقد ينكرالقاريء أنه أدخل القصص التمثيلية في هذا الحساب ويقول أنها ليست له وإن كل ما له فيها أنه ساق خلاصة وجيزة لها .

وهذا الاعتراض مدفوع لآن الاختيار يدل على عقل المرء ويشى بهواه ، كالابتكار سواء بسواء ، وإنما يختار المرأ ما يوافقه ويرضاه و يحمله عليه اتجاه فكره حتى لا يسعه أن يتخطاه .

وها هو ذا حديث الأربعاء ماذا فيه : كلام طويل عن العصر العباسى وللمصر العباسى وجوه شتى وفى وسمك أن تكتب عنه من عدة جهات وأن تتناول فلسفته أو علمه أو شمره وجده وهزله .

ولكن الدكتور طه يدع كل جانب سوى الهزل والمجون ويروح يزعم أنه عصر مجون ودعارة وإباحة متغلغلة إلى كل فرع من فروع الحياة ، فلماذا ؟ لآية علم يغضى عن الجوانب الآخرى لذلك العهد . بل قل لماذا لا يرى غير الماجنين والحليميين صورة منه ، ولست أفترى عليه فانه القائل فى الصفحة السابعة والعشرين من كتابه :

« ادرس هذا المصر درساً جيداً واقرأ بنوع خاص شعر الشعراء، وما كان يجرى في مجامعهم من حديث تدهشك ظاهرة غريبة ، هي ظاهرة الإباحة

والاسراف في حرية الفكر وكثرة الازدراء لكل قديم سواء أكان هذا القديم دينا أم خلقا أم سياسة أم أدباً .

ولم يكف الدكتور أن يعهد إلى طائفة معينة من شعراء العباسيين وأن يرسم من سيرتهم صورة يزعها صورة العصر بل هو يشكر أن غير هؤلاء من العلماء أو الضعراء يمثل العصر العباسي، ثم يمضى ويورد سيرة أبونواس ومن إليه مثل الوليد بن يزيد ومعليع بن أياس وحماد عجرد والحسين بن الضحاك، ووالبة ابن الحباب، وإمان ، ومروان بن حفصة ويقول في بيان الحكمة من ذلك أنه لايريد أن يكتنى بالقول بأن القرن الثاني للهجرة على كثرة من عاش فيه من الفقهاء والزهاد وأصحاب الشك والمشغوفين بالخير إنما كان عصر شك ومحويه وعصر المنتان وإلحاد عن الاخلاق المألوفة والعادات الموروثة والدين أيضاً . وإنما أريد أن أشخص حياة هؤلاء الشاكين المسرفين في المجون تشخيصاً لا يحيل إلى الشك فيها سبيلا ، ثم أريد أن أبين أن هؤلاء الشاكين المسرفين في المجون تشخيصاً لا يحيل إلى الشك فيها سبيلا ، ثم أريد أن أبين أن هؤلاء الشاكين المسرفين في المجون ، وإن سخط عليهم نفر قليل من الفقهاء وأصحاب الزهد فقد كان الناس جيعاً على اختلاف طبقاتهم وأهوائهم ومغازعهم يحبونهم .

أقول. إذا كان الآمر على هذا النحو فليس عندى شك فى أن هذا العصر الذي عاش فيه هؤلاء الشعراء وهؤلاء الناس الذين كانوا يعجبون بهم ، لم يكن عصر أيمان ويقين فى جملته وانما كان عصر شك واستخفاف وعصر بجون واستهتار باللذات (ص ١٨٤) .

#### يقول المازنى :

وحسبنا هذه المقتطفات، ونكتنى بملاحظة واحدة هى أنه ما من عصر مكن أن يكون له جانب واحدكما يريد أن يصور لنا العصر العباسى ، وأنه لم يخل زمن قديم أو حديث من مثل ما يضيف الدكتور ، ولو أن كاتبا تناول عصرنا الحاضر لالني الكلام ذا سعة على نحو ما فعل الدكتور ، ولكنه لا يكون صادقاً ولا دقيقاً . إذا ذهب يزعم أن حياتنا الحاضرة قائمة على الفسق والفجور

والدعارة والإباحة والزندقة والالحاد ، من أجل أن الشعراء والكتاب ـ وأنا منهم ولا فحر ـ ذكروا الحر وتغزلوا وتشببوا وأن الناس يتفكهون في المجالسهم ويرفهون عن نفوسهم بالتلمي والمجانة أحياناً وأن ذلك يعجب الفارغين ويروقهم ، ا . ه

وقد واجه ما جاء في كناب حديث الاربعاء كتاب كثيرون و دحنوا زيف الرأى الذي وصل إليه الدكتور باتهام العصر كله ، وعا قاله أنطون كرم في بحثه عن الادب العربي في آثار الباحثين قوله (وكان من جرأته (أى الدكتور طه) إن حلت الاستنتاجات العامة محل اللطائف المستدقة والقوانين الشاملة في موضع الخصائص الفردية وخالط عرض الحقائق لون من التحدي الخطابي في الاثبات وقال: احتفظ المؤلف لنفسه أن بجمع بين الانحاط الثلاثة في دراسة هذا الشعر: التاريخي والذاتي والفني ، وأنه يحاول الجع بين أسلوب (سانت بوف) و (جول لومتر) و (تين) فيجري إفيها جميعاً على عير استيفاء ، يتنحي الملامح ولا يتسلل إلى الدقائق فإذا به يحطىء طريق المؤرخ الحق في جلاء الشك وتحري الحق الاختر ويخطىء طريق الذاتيين في تفكيك الذات المبدعة حين يقتصر منها على جوانب ، .

كما تناول محمد غلاب وزكى مبارك هذا الأتماه بالنقد وروده .

# الأخلاق عندالغزالي

بدأت الحلة على أعلام الفكر الاسلام مبكرة من خلال اطروحات أوائل خريجي الجامعة المصرية ، وكان زكي مبارك قد تولى نقد فكر الاعام العزالي معتمداً على كل ما أورده خصوم الفكر الإسلامي عنه من شبهات وتخوصات لجمعها في رسالته التي كانت موضعاللنقد والمراجعة بعد مناقشتها علنا ، على أعمدة الصحف والمجلات ، وكان ذلك عام ١٩٧٤ وما تزال الحلة على الإمام الغزالي قائمة ومستعرة حتى هذه الآيام ، لا تتوقف ولا يحاول دعاة التغريب وقف المجوم على هذا الرجل الذي دحض قوائم الفلسفة اليونانية الإلية وحطمها وكشف عن زيفها وأوقف تيارها في الفكر الاسلامي حتى جاء ابن تيمة فأقام منطق القرآن بدلا من منطق أرسطو وأكل علية تحريز الفكر الاسلامي من الاديار في القرآن بدلا من منطق أرسطو وأكل علية تحريز الفكر الاسلامي من الاديار في والمقائد .

وكانت أكبر الاتهامات التي ساقها زكى مبارك للنزالى أنه لم يشر في مؤلفاته صراحة كلها إلى موقف واحد في مواجهة الحملة الصليبية التي كانت قد استقرت في الشام في هذه الفترة ، ولكن المراجع لفكر الفزالى كله ولعمله الضخم (أحياء علوم الدين) يعلم في وضوح أن تحدى الحروب الصليبية هوالذي دفعه إلى إعادة صباغة الفكر الإسلامي من جديد في فهم متكامل وأن اسقيطانة للحدث الصنخم كان مصدر أدوع معطياته وأعماله .

ولقد شاء الدكتور زكى مبارك أن يراجع نفسه من بعد ، وكأنت فرصته لدراسة النصوف الاسلاى بعد أكثر من عشرين عاماً من اطروحته عاملاهاما ف أن يكتب مقاله المعروف الحطير في مجلة الرسالة عام ١٩٤٤ .

، وإليك أعتذر أيها الغزالى ،

حيث أشار إلى مدى الحطأ الذي وقع فيه وما وصفه بالإندفاع دون التحقق في موقفه مع الإمام الغزالى وأعلن عودته عن وأيه فيه وقد كان ضرويا وقد أعيد طبع كستاب الاخلاق عن الغزالى في السنوات الاخيرة أن يشار إلى هذه الواقعة في المقدمة إقراراً للحق و تأصيلا لمنطلقات وتطورات الكتاب بعد الاعمال الاولى المبكرة في حياتهم الادبية .

# على هامش السيرة

فاجاً الدكتور طه حسين قراءة عام ١٩٣٣ بظهور بجلة الرسالة بنشر فصول جديدة تحت هذا العنوان شكلت من بعد كتاباً صنحماً في أجزاء ثلاثة أقبل عليه القراء في شغف بالغ فقد أغراهم أسلوب طه حسين الموسيقي وحملهم حملا على متابعته ، وكانت صيحات الاعجاب تختلط بصيحات الدهشة بعد أن أشبع على متابعته ، وكانت صيحات الاعجاب تختلط بصيحات الدهشة بعد أن أشبع أن الدكتور طه حسين رجل قد هاجم بعض القيم الاسلامية في كتابه الشعر الجاهلي ا

وبذلك تحقق الهدف الذي قصد إليه الكاتب ونجح نجاحاً كبيراً في استمادة مكانته لدى العامة ، وفرح لذلك أيضاً الذين خططوا للعمل نفسه، من حيث أصبح في مقدور الدكتور طه حسين العودة إلى التأثير في مذاهج التعليم والجامعة والثقافة جميعاً على النحو الذي جرى عليه من قبل .

غير أنه بالرغم من العمل البارع الذي استطاع به طه حسين أن يستعيد مكانته في نظر الجاهير بالكتابة عن الرسول، وما حققه ذلك له من ثقة في بالات العمل الذي قصد إليه أساساً فان كتابة هامش السيرة كان عملا خطيراً وبعيد الآثر في إثارة الشبهات حول سيرة الرسول المكريم فقد عمد طه حسين إلى عشرات من الاساطير الزائفة التي أبعدها المحققون عن سيرة الرسول وعملوا على تنقية هذه السيرة الكريمة منها حتى نظل موثقة صحيحة ، فأعادها مَرة أخرى إلى السيرة على نحو أشد خطراً مما كان، فقد توسع طه حسين في هذه الاساطير وأضاف السيرة على نعو أشد خطراً مما كان، فقد توسع طه حسين في هذه الاساطير وأضاف إليها وحذف منها واعترف نفسه صراحة جذا العمل حين قال :

ر أحب أن يعملم الناس أنى وسعت على نفسى فى القصص ، ومنحتها من الحرية فى رواية الاخبار واختراع الحديث ما لم أجد به بأساً إلا حين تتصل الاحاديث والاخبار بشخص الني أو بنحو من الدين ،

ولقد هاجم الدكتور محد حسين هيكل صاحب حياة محدر صديق طه حسين

على درب الحركة الأدبية بصفة عشر عاما هذا الاتجاه فكتب حصولا في ملحق السياسة (١) قال فيه :

و إن أدب الاسطورة هذا خصب ألوان الادبخصب إن الكاتب والقارى، والقارى، والقارى، والقارى، يعرفان جميعا أن المادة التي يعالجان هي من نوع الاسطورة لاجناح عليهم إذا هم أطلقوا للخيال فيها العنان فابتدعوا من خيالهم ما يزيد هذه الاساعاير. رقة وعذوبة ، لا تحول بينهم وبين الاخذ بقول بعضهم و أعذب الادب أكذبه ، أي حائل .

ولذلك فانى استمح طه العذر إن خالفته فى اتخاذ النبي وعصرة مادة . لادب الاسطورة .

وأشار إلى ما اتصل يسيرة النبي ساعة مولده ، وما يروى عما حدت له من إسرائيليات روجت بعد النبي ، ثم قال فلذا وما إليه يجب في رأيي أن لا يتخذ مادة لادب الاسطورة فإنما يتخذ من التاريخ وأقاصيصه مادة لحذا الادب ما اندثر ، أو ما هو في حكم المندثر ، ومالا يترك صدقة أو كذبة في حياة النفوس والعقائد أثراً ما .

و والنبى وسيرته وعصره تتصل بحياة ملابين المسلمين جميعا، بل هي فلذة من اهذه الحياة ومن أعز قلداتها عليها وأكبرها أثراً في توجيبها وطه يعلم اكثر عا اعلم أن هذه الاسرائيليات إنما أريد بها إقامة أساطير ميثولوجية إسلامية لافساد المقول والقلوب من سواد الشعب ولتشكيك المستتايرين ودفع الريبة إلى نفوسهم في شأن الاسلام ونبيه وقد كانت هذه غاية الإساطير التي وضعت في الاديان الاخرى ومن أجل ذلك ارتفعت صيحة المصلحين الدينيين في مختلف المصور لتعليم العقائد من هذه الاوهام ،

و مكذا الكشفت حقيقة خطيرة من وراء هامش السيرة أشد خطراً من الحقائق التي تكشفت من وراء ( حديث الاربعاء ) و ( الشعر الجاهلي ) م

<sup>(</sup>١) ملحق السياسة الاسبوعية ( ديسمبر ١٩٣٣ ).

## فى الأدب الجاهلي

أثار صدور كتاب الشعر الجاهلي عام ١٩٢٦ ضجة كبرى التصلت بالمشاء الله يفية من ناحية و بالصراع الحزبي من ناحية وكانت نقطة الخطر أن ما جاء فيه من آراء غير محققة بما ألتي عط طلبه كلية الآداب ولقد قامت معركة أدبية كبرى حول الشعر الجاهلي واتهم الدكتور طه بالزيغ والاعاد ولما معودر المكتاب سارع الدكتور بإصدار كتاب بديل عنه تحت اسم (في الادب الجاهلي) حذف سارع الدكتور بإصدار كتاب بديل عنه تحت اسم (في الادب الجاهلي) حذف منه بعض الفصول التي أثارت الثورة عليه وأضاف فصولا جديدة غير أن كتابه المجديد لم يكن أقل خطراً من سابقة فيما حاول أن يعرض له من شبهات وما ترال هذه الشبات قائمة بقيام الكتاب وإعادة طبعه ونشره.

وقد أجمت لبعنة من الغمراوى والعوامرى و مجدن عبدالمطلب بأن الكتاب أمناع على العرب والمسلمين(١) الوحدة القومية والعاطفة الدينية(٢) والإيمان يتواتر القرآن وقراءاته وأنه وحى من عند الله (٣) كرامة السلف من أثمة الدين والمنبة (٤) كرامة الشف من أثمة الدين والمنبة (٤) كرامة الثقة بسيرة النبي في كل ماكتب (٥) إعتقاد صدق القرآن ويهيه عن المكذب(٦) أضاع الوحدة الإسلامية (٧) حرمه الصحابة والتابعين(٨) أضاع تنزيه النبي وأسرته عن أصاع تنزيه النبي وأسرته عن عن أصاع تنزيه النبي فيها أخبر به عن معاف التبكم والاستخفاف (١٠) أضاع صدق القرآن والتي فيها أخبر به عن علمة إبراهيم (١٤) أضاع براءة القرآن عارماه به المستشرقون من أعدائه (١٢) أصلح الاحد العلم مع الله ورسوله .

وقال الدكتور عبد الحميد سعيد ان تغيير العثوان ( من الشعر الجاهلي للدكتور للدكتور المحاهلي) لم يغير شيئاً من روحه اللادينية فإن السموم الق أراد الدكتور أن يظمها في كتابه لا تزال ما ثلة في كثير من قصوله ومباحثه .

وقد صدرت كتب كثيرة في الرد على طه حدين وكتابه أهمها. ماكتبه قريف وجدي ( نقد كتاب الشمر الجاهلي ) . ولطني جمعة (الشهاب الراصد على الشعر الجاهلي)، ومصطنى صادق الرافعي (تحت راية القرآن).

غير أن الدكتور محمد أحمد الفمراوى أخرج كتابة فى الرد على كتاب (فى الأدب الجاهلي) فقال أن صاحب الكتاب لم ينتفع بنقد النافدين على تفدد نقدهم وصوابه، وقال أن عملية تنقية المكتاب بالحدف لم تقو على تخليصه من كل ما يجافى الدين وأن خلصته ما يخافى الدين وأن خلصته ما يظهر من كل ما يؤاخذ عليه القانون ، خلصته من الواضح الصريح الذي يمكن أن يمتد القلم إليه بالحدف ، أما المثبت فى ممناياه من التهكم الحنى فذلك ما لا يمكن أن يتناول بالحدف ألا أن يحذف أكثر الكتاب .

فالسكتاب وأن خلص من مثل (للتوراة أن تحدثنا أن ابراهيم وإسماعيل والقرآن أن يحدثنا ومن قوله: ولامر ما شعروا بالحاجة إلى إثبات أن القرآن كاب عربي مطابق في ألفاظه للغة العرب) فإنه لم تخلص من مثل قوله: (وفي القرآن سوره تسمى سورة الجن انبأت أن الجن استمعوا للنبي، ومن مثل قوله و فلامر مااقتنع الناس بأن النبي يجبأن يكون من صفوة بني هاشم، كشرط هذه القطعة التي وصفتها النيابة بسوء الادب في حق النبي، وكان ينبغي أن تحلق ، :

وأبرز مانى كتاب الآدب الجاهلي في رأينا ليس هو مناقشة همذا الشعر والبَحِث عن حقيقة أمره ولسكن اتخاذه وستاراً بهلإذاعة هذه اراء الجريئة الخطيرة في الاسلام ورسوله وكتابه ومحاولة طرح هذا المنهج الحطيرمن مناهج البحث الذي يقول:

بفصل الآدب عن الفكر الاسلامى ، ونسيان القومية والدين كشرط من شروط البحث العلمى ، وقد رد السكشيرون (كما رده فريد وجدى وغيره على هذه النقطة وكانفوا عن زيفها) ويقول الدكتور الغمراوى في هذا الصدد :

إنه ذهب إلى أن فسيان القرمية والدين شرط أساسى من شروط البحث العلمى فإن كان أراد بذلك أن على الباحث ألا يخفى بعض الحق أو يتراخى في السيفاء الدليلى العلمى عاباة لقوميته أو إرضاء لماطفته فقد أصاب ، أما إذا كان أراد أن الإنسان لا يستطيع أن يكون ذا عاطفة قومية أو دينية من غير أن عابى أريداجى في العلم فقد أخطأ ولم يصب، إن الإنسان يستطيع أن يراءى الدقة العلمية التامة في البحث وهو متذكر دينه كل التذكر ومعتقد صحبح كل الاعتقاد ، غير بجوز على قرآنه خطأ أو على توراته . بل أن التدين الصحبيح يزيد الباحث المختص أن أمكن حرصاً على الحق واستمساكا به إذا وصل إليه أن الباحث المختدين بين عبين في الحق مرة لدينه ومرة لعلمه ، ويبغض الباطل مرتين المحت كذلك ولا خوف عليه مطلقاً أن يخفى بعض الحق أو يدلس في البحث عاباه لدينه إذا ليس الحق يخاف على دينه ولكنه الباطل وهو يعلم أن دينه حق . يعلم ذلك علم مستيقن ويعلم أن العلم قائم على قاعدة استحالة التناف بين أجزاء حق . يعلم ذلك علم مستيقن ويعلم أن العلم قائم على قاعدة استحالة التناف بين أجزاء ولذلك يمضى في أبحائه آمناً مطمئناً متبعاً أقوم الطرق في البحث والتفكير .

فالتدين الصحيح والعلم الصحيح ممكن اجتماعهما إذن وكشيراً ما اجتمعاً ، كما أن العاطفة العلمية القومية والعاطفة الدينية القوية لا يتعارضان بل يتضافران في خدمة العلم ، .



الباب التاسع، تراجم الاعلام



#### لورنس

من الشخصيات التي أرزها الاستعمار وأحاطها بهالة ضخمة من البطولة : شخصية الضابط لورنس الذي وضف بأنه (ملك العرب غير المتوج) والمنامر الذي كشفت المؤلفات والإيجاث عن هويته الاستعمارية وولاته المزدوج لبريطانيا والصيونية العالمية أوكيف خدع العرب وعايشهم في خيامهم (أبان الحرب العالمية الأولى) على هدف واضح هو إسقاط المدولة العبانية والايقاع بين العرب والترك ودفع العرب إلى الاقتتال من أجل إستيلاء فرنسا وبربطانيا على أراضي قلسطين وسوويا ولبنان، وقد كشف عن هذه الحدعة التي قام بها في كثابه (أعمدة الحكمة السبعة) وفضح نفسه : حين قال : لو قيض للخلفاء أن يشمروا فان وعود بربطانيا للعرب لن تكون سوى حبر على ورق، ولو كنت رجلا شريفاً وناصحاً أميناً لصارحتهم بذلك وسرحت جيوشهم وخنبتهم التضعية بأرواجهم في سبيل أناس لا يحفظون لهم إلا ولا ذمة ، وقوله : أما الشرف فقد تقدته يوم أكدت المرب بأن بربطانيا ستحافظ على وعودهم ، وقوله : فقد تقدته يوم أكدت المرب لاعتقادي أن مساعدتهم كانت ضرورية لانتصارنا قليل النمن في الشرق، ولاعتقادي أن كسبنا للعرب مع الحنث بوعودنا أفضل من عدم الانتصار ،

وقد كشف كثير من الباحثين الاجانب والعرب حقيقة لورنس: ذلك الجاسوس البريطاني الذي جاء (عام ١٩١١) قبل الحرب العالمية الاولى على ميئة عضو في بعثة أثرية تدرس القلاع الصليبية وفي جبيل تلقى دروساً في اللغة للعربية في مدرسة تبشيرية، وقد أدعى لورنس أنه جاء ليسكتشف الطريق التي سلسكها بنو إسرائيل بعد خروجهم من مصر بينها كان يعمل في الواقع على رسم الخرائط للمنطقة الاستعمالها في حالة الحرب، فلما أعلنت الثورة العربية في العجاز وافق فيصل مدة عامين ونصف في أثناء ذلك سار الجيش العربي من ميناء جدة على البحر الاحر حتى دخل دمشق منتصراً في ٣٠ سبتم. ١٩١٨.

وأتله خدع لورنس العرب وعمل على تحطيم قوى الجديش العثماني ونسف

القطارات المحملة بالذخائر فلما انتهت المعركة وأعلن لورد اللنبي في القدس (الآن انتهت الحروب الصليبية) وأعلن غوروا دمشق في قولته :هانحن قد عدنا ياصلاح الدين ، عبد لورنس إلى أعظم سرقة حين سلب قبر صلاح الدين إكليلا من الذهب كان قد قدمه له الامبراطور غليوم يوم زيارته لدمشق .

ولما نجحت خطط الاستمار البريطانى ، اتجه بجهودهلانجاحخططالصهيونية وأقنع فيصل بالأجماع بويرمان زعيم اليهود .

لقد كان من أكبر أهداف لورنس وبريطانيا إستبدال خليفة المسلمين فى نظر مسلمى العالم بالشريف من نسل الرسول حاكم الحرمين وحامى الكعبة .

وكان لورنس يؤمن أن الثورة العربية هي تقطيع أوصال الدولة العثمانية وأيقاع الخلاف بين العرب والترك وفتح الطريق أمام الصهيونية إلى فلسطين .

وقد أهدى لورنس كتابه ( أعمدة الحكمة السبعة ) إلى ساره أرنسوهن الجاسوسية اليهودية إلى ألتى الاتراك القبض عليها فى الناصرة أثناء الحرب فى فلسطين فانتحرت حتى لا تبوح بسرها .

هذا هو لورنس الذي كانت الصحف تكتب عنه و تصوره على انه منقدا العرب وملك العرب غير المتوج والذي جعلوه صانع الثورة العربية وقائدها الفعلي :

وقد كشف كتابات البريطانيين أنفسهم عن لورنس أنه لم يكن جاسوساً لبريطانيا والصهونية فحسب، ولكنه كان إلى ذلك إنساناً منحرفاً ، من الوجهة النفسية والاجتماعية والخلقية وأن تاريخ حياته يحمل صورة من الشذود الحميم غاية في الغرابة والعنف .

#### فيليب حتى

كان (فبليب) حتى فى كل كتاباته عثلا للطابع اللبنانى الخالص القائم على منطلق الفينيقية المنفصل عن العروبة وألامة العربية وقد أقام دراساته كلها على هذا النحو وأكد إقليمية لبنان وانفصاليته ورسم له تاريخاً قديماً مستقلا عن الآمة العربية مرتبطاً بأوربا والغرب وكانت مؤلفاته عاملا هاما فى تأكيد دعوى الكيان الخاص والانفصال بين لبنان والعروبة وقد أضفى هذا الاتجام وهذه العقيدة على مختلف آرائه التي ساقها فى كتابه (العرب) وغيره طابعاً خاصاً ، بعيداً عن المنطلق العلمي والتفسير التاريخي المنصف الصريح الذي يرد الامور إلى مصادرها فهو يتنكر تنكراً مطلقاً لاثر الاسلام في الأمة العربية ويضيف كل تاريخ عنها تحت عنوان العرب فى تجاهل واضح ، وانحراف عن المنهج العلمي القائم على تأكيد أثر المسلمين من أثراك وفرس وهنود وبربر وغيرهم ، وبذلك فهو يمثل طابع المستشرقين ومنهجهم مكتوباً باللغة العربية (وأن لم يكتب هو مؤلفاته يمثل باللغة العربية ) بل كتبها بالانجازية عم ترجت وأحيطت بقدر كبير من التركيو والاهتهام وغبة في ترويج إرادته ونظرياته التغريبية الإقليمية البعيدة البعيدة عن الانصاف .

وقد راجع هذه الآراء الخاطئة كثير من الباحثين المنصفين وكشفوا عن وجة الزيف و الخطأفيها و في مقدمه من شجبوا آرائه الدكتور عبد العزيز الدورى الذى كشف عن خطأ فيليب حتى المتعمد في القول بأن علم التاريخ عند العرب منقول من المفاهيم الاجبية والفارسية القديمة وقد أشار إلى هذا حين قال: تبين لى في تشأه علم التاريخ عند العرب ان هذا العلم عربي النشأة والاصول وان خطوطه الاساسية تحددت قبل الترجمة من الفارسية وخطأ قوله بأن المثال الذي احتذاه المؤلفون فارسياً عن الأصل على طريقه (خدا ينامه) مردود وقال عن نعرف أن كتابه التاريخ الإسلاى إنما جرت على أساس السير وعلى أساس

الاسر الحاكمة قبل ترجمة الحداينامه وقال: لقد بدأعلم التاريخ عند العرب من أصول تتصل بدراسة الحديث (المغازى) من جهة وبمتابعة الاهتمام الموروث من الجاهليه بالايام كاظهر لدى الاخباريين.

وقد أشار كثير من الباحثين إلى مدى تعصب فيليب حتى ، وبعده عن المنهج العلمى وأنه وقع تحت تأثير النظريات التى فرضها النقوذ الاستمارى على لبنان بعد الحرب العالمية الآولى والتى حاولت أن تخلق للبنان شخصية تاريخية منفصلة عن تاريخ العرب والاسلام ، وبدأت إقليميته فى أنه مزق تاريخ العرب على حده ما أسماه تاريخ لبنان ، تاريخ سوريا ، تاريخ فلسطين .

54, UV.

## شاطع الحصرى

أجرز الاستاذ ساطع الحصرى شهرة بغيدة المدى في مجال دراسة القومية وألف فيها عدداً من الكتب حتى أصبح مرجعاً أساسياً لنظرية القوميات الفائمة على أساس اللغة والتاريسخ . وقد استهدى الحصرى في أبحاثه بالنظرية الآلمانية وبمناخ البلقان في حركته القومية التي رفع فيها شمار اللغة في مواجهة الدولة العثمانية للتحرر منهاوكان أكبر أساتذتهماكس مولرونوردووهما فيلسوفان يهوديان قصدا منوراء نظرية اللغة إلى أحياء القومية اليهودية وقد اعتبر ساطح الحصرى:اللغة أساس القومية وعارض نظرية الارض القدعا إليها (أنطون سيعادة) وقد جرى الجدل بينه وبين عدد من النظربات الأوربية في القومية دون أن يواجه الواقع العربي أو يفهم الفكر العربي وجذوره المستمدة من الفكر الاسلاى أساماً ، هذه الجذور التي يجمل من العسير فصل اللغة عن الفكر واعتبارها مقوم منفصل ، أو الاعتبادهلي نظرية أن بقاء اللغة أوضياع اللغة ، هو بقاء الآمة وضياعها ، قالك أن الانطلاق من مفهوم الفسكر الاسلامي نفسه يجمل مثل هذه الأراءعلى درجة كبيرةمن السذاجة والبساطة، والواقع أنساطع الحصري كان غربي الفكر أساساً بل وغربي النوق والنطق أبضاً ، وأن تركيبه الثقافي والاجتماعي يحول بينه وبين تبني نظرية عربية أصلية مستمدة من واقع الأمة العربة وكيانها وذائيتها وقيمها الق لا تنقصل فيها اللغة والتاريخ عن الفكر نفسه وفى ذلك مغالطة أو جهل ، ذلك أنَّ اللغة العربية ليست لغة أمة ولكنها لغة أمة وفكرمعاً وأن تاريخ العرب لا ينفصل تاريخ الاسلام .

ذلك أن ساطع الحصرى نشأ فى بيئة الإتحاديين الآتراك الذين كاتواصنائع المفكر الغربي وتشأوا في أحضان المنظبات الماسونية وحلوا لواء الإيمان بالفصل بين الدين والمجتمع وفهموا الإسلام فهماً غربياً على أنه دين لا هوتى ، وعلى هذا الفهم المخاطىء القاصر قامت نظرية ساطع الحصرى فهي نظرية مضطربة من الساسها ذلك لآن كلية واحدة لو أنها صححت لكان مؤقف ساطع الحمري من نظريته مختلف كل الاختلاف، هذه الكلمة هيأن الدين الذي أقام عليه نظريته ليس هو نظريته مختلف كل الاختلاف، هذه الكلمة هيأن الدين الذي أقام عليه نظريته ليس هو

دين العرب والمسلمين ولكنه دين أوربا ، ولذلك فان كل التحديات التي تعالجها نظرية القومية الوافدة لاتوجداً ساساً في الفُكر الإسلامي ، هذا فعنلا عن اختلاف مفهوم ( العروبة ) عن مفهوم القومية واختلاف مفهوم الإسلام عن مفهوم الدين جهفة عامة ،

ويخطى ساطع المصرى في أنه قصر تقصيراً كبيراً في فهم الفسكة الإسلامي وأنعاده وارتباط العروبة به ، وعاش في مؤلفاته خادما لنظرية القوميات الآورية الوافدة ، وهي لانلتق على أي وجه مع التحديات التي واجهتها الأمة العربية بعد سقوط الدولة العبانية من وجهة نظر الثقافة العربية والفكر الإسلامي الذي يتحوك دائماً في ثلاث دوائر : الوطنية المرتبطة بالآرض ، والعروبة المرتبطة بالآمة ، ووحدة الفكر الشاملة ، ولقد وقف ساطع الحصري والعروبة المرتبطة بالآمة ، ووحدة الفكر الشاملة ، ولقد وقف ساطع الحصري موقف الحصومة والحقد والتمهب مع الاسلام كلما عرض له ، وكافت بجاولاته للفصل بين اللغة العربية والفكر الاسلامي عاولة ساذجة ثم كشف نفسه وأسقط مكانته كاملة حين اعترف بالقوعية البودية القائمة على الدين ، بينها عارض عصر الدين في فهم القومية العربية ، وإن كافت كلمة (دين ) لا تؤدى معنى الإسلام حين يكون البحث حول العروبة ،

وقد ثبت أن ساطع الحصري قد خدم بدعوته وفيكره مفاهيم الماسوية والنظرية القومية الوافدة التي كان النفوذ الغربي حريصاً على تلقينها للمالم الجري ليست إلا صورة من مفهوم الاقليمية اللبنانية ، والمعروف أن ساطع الجحري كان من أحمدة وزارة المعارف في تركيا منذ أوائل حكم الاتحاديين إلى أن انتهت الجرب الأولى ، وأنه كان من أخطر الموجهين للجرامج التربوية والتعليمية في العراق حيث عد إلى فصلها عن الاسلام فصلا تاما وكان دوره أشبه يدور طوحيين في التعليم المصرى .

وجملة القول أن ساطع الحصري ناهى بمفهوم القومية الاورية الرافد

وحاول تطبيقه على (المعروبة) ذات الجذور العربية الإسلامية دون أن يدرك أعماق الآثر الذي تركه الفكر الإسلامي والقرآن في اللغة العربية وفي الآمة العربية ومدى ترابط ذلك إلى أكثر من ثلاثة آلاف سنة بالآمة الوسطى الحنيفية السمحاء التي جاء بها ابراهيم فربطت هذا العالم الوسط: (عالم العرب والاسلام) بروابط تاريخه وثقافة عميقة دعتها الآديان الساوية التي نزلت في أرض الرافدين وختمتها رسالة الاسلام العالمية التي نزلت في الجزيرة العربية .

وقد استوحى ساطع الحصرى نظرية (الفصل) وهى نظرية معروفة فىالفكر الغربى ، ولكنها تسقط سقوطاً شديداً عند ما تطبق على الفكر العربى الاسلامى الذي يقوم على التسكامل وتزابط القيم فقد ركز على اللغة كأساس لنظريته وغزلها عن مفهوم الفكر العربى الواسع كا ركز طه حسين على الادب وعزله عن النسكر الاسلامى أو (عن الدين والقومية) على حد تعبيره .

ونظرة طه حسين كنظرة ساطع الحصرى نظرة ضيقة أوربية لا تتفق مع المزاج النفسي والاجتماعي الاسلامي القائم على تسكامل القيم وشمولها . كما دعا لملى إعتبار التاريخ مقوما وبذلك عزله عن اللغة والفكر والثقافة جميعاً .

كما اختلف مع دعاة الارض والوطنية (أنطون سعادة) وهي نظرية أخرى وافدة لا يعترف بها الفكر العربي الاسلامي الذي يؤمن بالحلقات الثلاث المتراطة المتداخلة: (الارض، والآمة، والفكز)وقد اعترف ساطع الحصري بإسرائيل قومية تقوم على الدين، ورفض إعتبار الاسلام مقوما بوصفه دينا، ومفهومه للاسلام هو مفهوم غربي خالص للدين الغربي استمده من مفهوم الاتحاديين في تركيا، وقد فهم الاسلام عسلى أنه دين وروح كما فهم الأوربيون الدين وكا وصف المستشرقون والمبشرون الاسلام ولم يفرق بين الدين بعامة والاسلام، ولم ينظر إلى فوارق العصر والبيئة والجذورالثقافية التي تختلف فيها القومية في أوربا عن مفهوم العروبة في عالم الاسلام والعرب،

وعند ما قاوم التجزئة والاقليمية لم يقاومها بأساوب الاصالة العربة بل قارمها عن طريق الاسلوب الوافد، وقد هاجم القوميين السوريين لانهم أخذوا نظرية أوربية هي نظرية الارض ولم يأخذوا نظرية أوربية أخرى هي نظرية اللغة التى دعا هو اليها وهاجم البعث في سنواته الاخيرة ولكن دون أن يصل إلى إصالة مفهوم العروبة وترابطهامع الفكر الاسلامي، ذلك الترابط الجذري الذي لاسديل للانفكاك عنه.

# المتني

حرص دعاة نظرية النقد الادبى الغربى الوافدة على وضع أسس وقواعد اللادب العربى تختلف إختلافا جوهرياً مع طبيعته وذا تبيته ، وقد استهدفت هذه الدعوة إبراز شخصيات لا تمثل الادب العربى فى أصالته ، فضلا عن إعلائها : لا يمنواس و بشار والصحاك وغيرهم، والعمل فى نفس الوقت على تدمير الشخصيات ذات الاصالة والقوة أمثال المتنبى والغزالى وابن خلدون.

وقد ساير الدكتور طه حسين المستشرقين في هذا الاتجاه و بماه وفتح له آفاق الصحافة والمحاضرات العامة ، وكان المتنبي أحد صحاياه فقد كتب عنه كتاباً حاول إتجامه بأنه لقبط ، فقد مضى يتشكك في نسب المتنبي حتى وقع في هذا الشك الجرى، في محاولة للتقليل من مكانه المتنبي في الآدب المعربي وكان قد سبقه في هذا أستاذه ( بلاشير ) الذي حارب المتنبي في كتاب ضخم لابد أنه كان العنو، السكاشف أمام محاولة طه حسين.

وقد جرت كل محاولات ما سنيون وفون كريم وبلاشير ودى ساسي من منطلق الحقد على هذا الشاهر الفحل الذى يعتبره النقاد العرب بحق (ابين الناس منطلقاً عن الشخصية العربية وأشدهم اعتزازاً بها وتقديراً لها وسعياً لانهاضها) على حد تعبير الاستاذ محمود محد شاكر في كتابه عن المتنبي الذي سبق كتاب الدكتور طه حسين ، وقد كان شاكر هو أمرز الذين واجعوا طه حسين في رأيه في المتنبي في مجموعه من المقالات رخص فيها تلك الشبهات التي أثارها الدكتور وكشف الغرض المبيت من ورائها .

وتقديرهم للمنحرفين في تاريخ الادب العربي عن أولوهم إهتماما كبيراً أمثال الجلاح وشمراء الاغاني، وهو أن لم يكن تعصبا وحملة تغريبية فإنما هو جهل بالذوق العربي والخصومة لشاعر فحل دان العربية ألف سنة ولم يصل إلى مكانته واصل (١) .

وعلى كل حال فان طه حسين كان ظالماً ومسرفهاً في الشك وبعيداً عن الاسلوب العلمي في هذه الثبية التي أثارها والتي ليس لهما سند تاريخي أو منطلق علمي.

<sup>(</sup>١) على أده.

# الحلاج

أولى المستشرقون ورمن تابعهم من دعاة التغريب إهتاما كبيرا بشخصية الحلاج ، وحاولوا تصويره من خلال فكرة خاطئة أربد لطقها بالاسلام وهي مصاحرة الفكر والقتل باسم حرية الفكر ، وهذا مالم محدث في تاريخ أوربا الغربية المسيحية ، فلقد كان الاستلام حفياً بحربة السكلمة إلى أبعد حد ، مالم تخرج من تطاق السكلمة إلى نطاق آخر الكالئام السياسي أو مخابرة دولة أجنبية :

والحلاج لم تقتله المكلمة مهما كانت خارجة عن مفهوم الاسلام ، ومهما كانت مغرقة فى الشك والوثنية وإنما قتل حين ثبتت عليه مراسلات إلى القرامطة فقد ثبت أنه كان وكيلا لهم ، وكان القرامطة قدأ زاحوا النظام الاسلامي وسفكوا الدماء وخربوا البلاد وأنشأوا لهم عاصمة في هجر حلوا اليها الحجر الاسود فظل مها نحو ثلاثين عاما ،

ولقد قال أبي يزيد البسطامي وابن عربي مقاله الحلاج دون أن يصيبهم شر، والذي عليه القول الراجح أن الحلاج كان يعمل لحساب القرامطة ، وأن دعواه في الحلول والاشراق ووحدة الوجود إنما كانت تعمل على إفساد الاساس الفكري للدولة الاسلامية وهدم تعاليم الاسلام كمقدمة لتحطيم سلطته السياسية وهو نفس المناهج الذي سلكته الباطنية ، فقد وأي خصوم الاسلام أزاء عجزهم عن هدم دولته أن يلجأوا إلى تقويض حقيدة التوجيد التي جمعت شمل العرب و تفرعوا إلى ذلك بنظريات التصوف الهندي المجوسية الفارسية والفلسفة الوثنية اليونانية ، وكانت مقدمات ذلك السخرية بالشريعة الاسلامية والقرخص في الحدود و إباحة المحرمات ، وقد جرى الحلاج في ذلك شوطاً طويلا فادعي الالوهية واتهم عمارضة القرآن وأنه يحي الموتى وأن الجن يخدمونه وأنه يعمل من الحوارق ، يمارضة القرآن وأنه يحي الموتى وأن الجن يخدمونه وأنه يعمل من الحوارق ، المبه المعجزات وأنه كان يدعو الى نوع آخر من الحج غير الطواف بالبيت

الحرام فى مكه . وله مسم أصحابه كتابات بالشفرة لا يفهمها الاهو ومن ارسلها البه .

وقد وصفته كتب التاريخ بأنه رجل بحوسى الاصل اشتغل بالمخاريق والحيل ادعى العلم بالاسرار إثم تناهى الى ادعاء النبوة ثم الربوبية واستغوى غلمان قصر المقتدر بالله العباسى لينفذ بهم الى تحقيق غايته فأدى ذلك الى قتله ، وذكر أمام الحرمين في كتابه الشامل أنه كان بين الحلاج وبين الجنابي رئيس القرامطة اتفاق سوى على قلب الدولة وأن هذا هو السبب الحقيق لقتل الحلاج .

### السلطان عبد الحيد

لا أعتقد أن هناك شخصية في العصر الحديث هوجمت يمثل ذلك العنف الذي هوجم به السلطان عبدا لحيد ، حيث وصف بها ما وصف به الديكتا توريون والظلمة والممتبدون في التاريخ كله، وقدجري هذا السيل من الاتهامات وقتاطو يلاحق ساد حجيع كتب التاريخ العربي الحديث وجرى على الالسنة وهو ماكشفت الوثائق السياسية الجادة التي ظهرت في السنوات الآخيرة عن زيفة وعن الغرض البعيد الذي كان وراء إسقاطه ، ذلك أن السلطان عبد الحيد قد رفض ما عرضته عليه الصهيونية العالمية من فتح الطريق لها إلى فلسطين والسياح بالإقامة في القدس وقد كان رفضه صريحاً واصحا وحاسماً ، وكان ذلك مقدمة للحملة التي شنهـــــا الاستعبار والصيبونية عليه وانهامه تمييداً لاسقاطه ، وقد جرت هــذه المجاولة بالسيطرة على جمية الإنحاد والغرقي ودفعها إلى الإنقلاب داخل المحافل الماسونية ولحسالها وكان السلطان عبد الحيد قد تزعم الدعوة إلى الجامعة الاسلامية في مواجهة خطر ترايد النفوذ الاستماري واقامة قوة حاجزة لا تبكتني بالعوب والترك وهما قوام الدولة العثمانية بل تضم المسلمين جميما وقد نجحت الدعوةنجاحا كبيراً وأخذت تحقق نتائج هامة ، كان من أبرزها الالتقاء بين السنة والشيعة بعد الحلاف الطويل الذي فرضه النفوذ الاستمادي ، وقد شهد جمال الدين الأفغاني للسلطان عبد الحيد بالدماء السياسي الخطير في مواجهة أوربا ، وكشفت الوقائع مدى رصانة عبدالحيد وحده جمال الدين ، حتى في المسائل الصغيرة التي لا تحتمل من جمال الدين رجوعه عن بيمته للسلطان .

وقد جرت محاولات كثيرة للتركيز على جمال الدين الأفضائي في السنوات المنسين الآخيرة وإبرازه في صورة البطل والقديس ، ولم يكن هذا في الواقع إلا محاولة لحجب السلطان عبد الحميد وانتقاصه واحلال جمال الدين كبديل لعبد الحميد وذلك في بحال إخفاء الطور الخطير الذي قام به في مواجهة الصيونية العالمية والذي كان يعرف هو سلفا إنه سيكلمة عره وعرشه وقد حدثت بالفعل عاولتين إحداهما الاغتيالة وأخرى القصائه عن الملك وقد فشلت الاولى ونهجت الاخيرة.

ولقد حرصت الدعاوة الصيونية والاستعمارية والحت الحاطشديدا تجاوز كل حد لى سبيل تصوير السلطان عبد الحبيد في صورة الحاكم الطاغية المستبد من ناحية والرجل الحائف المذعور من ناحية أخرى، وقد كشفت الوثائق الى وزت في السنوات الأخيرة كذب الادعائين ولم يستطع الحاملون عليه إثبات إسم أحد من أسماء من وصفوا بأنهم أغرقوا في البسفور داخل غرارات على حد قول من أسماء من وصفوا بأنهم أغرقوا في البسفور داخل غرارات على حد قول مافظ الراهيم في قصيدته ، والحق أن السلطان عبد الحميد استطاع والدولة الشمائية تم بأقسى مراحل الصنعف أن يواجه العالم الغرق الاستماري بالمنيلة والحديث والمراعم والمراعم المناسبية وأنه أوقع الدول بعضها في البعض الآخر ، وتركهم ينشنغلون بضراعهم عنه في وقت كانت عاولته لاخراج فكرة الجامعة الاسلامية الى الوجود قد تنظف خطوات والنعة وقاربت أن تحقق نتائجها ، التي عنات على بشماري المسلمين تحت لواء الخلافة من خارج الدولة المثانية باسم الحقار الاستشماري والصنيوني الذي يتهدلاهم وكانت صيحته و بالمسلمي الغالم المحدول ه

وكان لهذا مثار الحصومة الحاقدة على السلطان من الاستعبار بالاطافة الى خصوم الصنيونية وكلاهماكان طمع في تمزيق الدولة العثمانية وتقسيم التركة(1).

<sup>(</sup>١) رَاجِيَ دراسة مطولة في هذا الصدد في كتابنا والإسلام والعربية)

#### السهروردي

حاولت حركة التغريب ومعها التبشير والاستشراق إعلاء شأن جموعة من النماذج الغريبة وإعطائها صورة الاستشهادوالبطولة رغبة فىالترويسج لارائها وإثارةالرأى حول آراء وافدة على الفكر الاسلامي لم تكن فيه أصلا ولا تمثل جوهرة والاحقيقته.

ومن هؤلاه شهاب الدين السهروردى (المقتول) الفارس الذى حمل لواه الفلسفة الاسلفراقية المستمدة من الفلسفات اليونانية والفارسية والهندية والق تتعارض مع مفهومالتوليد في الاسلام، ولقداهتم بروكلمن، ورينز، وفادى برج من المستشرفين بآزاه و وصفوه بالعبقرية وترجم أحدهم (بوج) كستاب (هياكل النون) كا عرض له ماسنيون أثناء بحوثه عن الحلاج واهتم به كسئيراً باول كراوس وهنرى كوربان.

والحقيقة أن الميهرووى نتاج غريب ، عن فكر الاسلام وطابعه ويمؤاجه الذى شكل أعلام المسلبين فى مجال الفكر من أمثانى الغزالى وابن تيمية وابن حزم وغيرهم ، وهو أقرب إلى صور الباطنية والمتحللين والمعطلين ولن نصفه بأكثر مما وصفه به من يرونه عبقرياً وشهيراً : (لم يكن مظهره مما يلتى الهيئة والاستوام فى نفوس مستقبليه ، أهمل نفسه أوكاد وبلخ به الاهمال حتى كان على حد قول بعض من أرخ له (١) ، كان زيه زريا منكراً زرى المحلقة ، دنس اشياب ، وسنج البدن ، ولا يغسل له ثوبا ولا جسما ولا يداً ولا يقص ظفر ولا شعر ، وزادوا على ذلك فتمالوا ، إن القمل كان يقنائر على وجه ويسعى بين ثبابه وأن كل من يراه يهرب منه ) هذا ما وصفه به سامى الكيالى فى مجال التقدير

 <sup>(4)</sup> النجوم الزاهرة + ٢ ص ١١٥٠

والاعجاب، فكيف بمن يواه غير ذلك، يلا شك أن هذه الصورة التي يبدوبها السهروردى اليست إسلامية أساساً ولا يقرها الاسلام الذي صنع نماذجه على الاخلاق والطهارة والعزة وكان رسوله يعرف قبل قدومه بريسح المسك .

وقد وصف السهرزورى تليذالسهروردى أستاذه فى كتابه (نزهة الأرواح) بأنه مهمل الثياب وقد أشارت كتب كثيرة الى قذراته منها كستاب (آثار البلاد وأخبار العباد للقزويني) وأعلام النبلاء بتاريخ جلب الشهباء بح أول وجماع القول عنه أنه قرأ فلسفة الإغريق والهند وفارس والفلسفة الاسلامية و وأنه أراد أن يبدع مرى هذا المزيج فلسفة جديدة رسم خيوطها في فلسفته الاشراقية .

وما ذهب اليه السهرورى فى تفسير الاشراق مخالف كل المخالفة لحقائق الاسلام ولمفهومه فى التوحيد، الذى يفضل بين الله والعالم والذى لا يقر الاتحاد على النحو الذى قالت به فلسفات الوثنية .

ولم يمكن السهدور دى متصوفا بمفهوم التصوف الاسلامى ، ولكنه كان فيلسوفا غالياً ذهب الى أبعد المدى فى التبعية لمدرسه أفاوطين المسيحية الوثنية التى اعتبرت الاشراق أساس المعرفة الوحيد ، وهذا الإنحراف عن مفاهيم الاسلام هو الذى أثار عليه خلاف الفقهاء والصوفية والعقائديين المسلين جميعاً ، فقد خرج بآرائه من مفهوم الاسلام الصحيح وانجرف به ، وجع بين الشك والايمان والكفر والشعوذة والتصوف والمرطقة حتى جرعليه كل ذلك الاتهام بالزيغ وانحلال العقيدة هذا فضلا عن اشتغاله بالفلسفة والكيمياء والسحر وأبواب النيرنجيات ، بالاضافة الى التأويل وكلها صفات دعاة الباطنية .

ومع ذلك فان هذا الانحراف عن مفهوم الاسلام لم يكن ليقضى على السهروردى بالقتل، لولا ثبوت الاتهام عليه بالاسفار مع خصوم المسلمين أبأن الحروب الصليبية، وكانت هذه الحيانة هي الذي دفعت الملك الظاهر بن صلاح الدين الى المطالبة بأهدار دمه .

ومن هنا تكذب كل التخرصات الى ساقها التغريبيون بأن السهروردى ذهب ضعية حرية الفكر، فالسهروري في الحق لم يذهب ضعية معتقدة ولا فكر، ولم يكن ضعية أذى ما كما و نفوذ سلطان ولم يذهب ضعية التخويف بالتموالاساءة الى نبوة الوسول ، ف لك كلمه في الاسلام موكول الى امر الله ولكن السهرودي ذهب كما ذهب الحلاج ضعية خيانته ضد الدولة الاسلامية والاتصال بخصومها

وكانت الباطنية حركة سياسية خطيرة تصارع الاسلام وتعاول ان تنفذ الى احماقه بوساطة امثال هؤلاء الغلاة .

### شبلي شميل

حمل شبلي شميل لواء الدعوة إلى الفلسفة المادية وكان واحدا من دعاة التبشير والغزو الثقافي الذين خرجتهم معاهد الارساليات في لبنان وقدموا إلى مصر من أجل العمل وكان منطقة هو مذهب دارون وقداختارله تفسير بخر وهومن غلاة الماديين ولم يقف شبل شميل عند حدود المذهب العلمي بل ذهب يطبقه على المجتمعات من خلالي نظرية التعاور المادية التي تريد أن تفرض تفسيرا الفكر والمجتمعة والحياة منطلقا من معارضة تامة للاديان والقيم والمثل التي صاغت النفس العربية الاسلامية وقد كان إلى هذا الانجاة نحو هدم كل المقدرات مواليا ولاءا استماريا المنفوذ البريطاني في مصر والاجنبي في البلاد العربية ولم يكن داعية إلى الحرية والايمان بمقومات العرب أو ذاتيتهم ، وكان طامعا في أن يضع هذه الامة في والايمان العالمية والايمية لتنصهر فيه مسخا غربيا لا هو عربي ولا غربي و

وقد كشف صديقه و زميله الدكتور صروف عن أخطاء شبلى شميل فأشار إلى آنه تعلم الطب ولم يدرس العلوم الطبيعية ولذلك فان رأيه فى هذا المجال غير على بالقدر السكافى ، وأن صروف نفسه الذى درس العلوم الطبيعية لا يرى رأى شميل فى مذهب قارون ولا فى نظرية النشوء والارتقاء الى اعتمد فيها شميل على الغلاة : هيكل و بخنر يقول : تناول مذهب النشوء و ترجم كتابا مفصلا فيه هو شرح بخر على مذهب دارون ثم توسع فى هذا الموضوع وطبقه على كل ما فى الكون حاسبا إياه وسيلة لاصلاح حال المجتمع الانسانى .

وقال: ولم يكتف الدكتور شميل بمتابعة العلماء الذين لم يرو في الكون غير المادة والقوة، بل تابع العلماء الذين قالوا أنه ليس فيه غير القوة وأن المادة حالة من حالات القوة .

ولكن العلماء الطبيعيين الذين أثبتوا بالتجارب أن المادة قوة ، أكثرهم من المعتقدين بوجود الأرواح مستقلة عن المادة وجلهم من المعتقدين بصحة مذهب دارون ولكنهم لا ينفون وجود الحالق (أى كما ينفيه شبلي شميل) .

وأشار صروف إلى قول معارأن كارليل. إذا عد صانع الساعة حكيا ماهرا فالذى يصنع ساعة تصنع ساعة أخرى أحكم وأمهر، أى إذا كان الخالق أودع في المادة أو في القوة قوة تجملها تولد العناصر والمركبات النكياوية والنباب والحيوان حتى الانسان فذلك أدل على عظمته وحكمته وقدرته بما لو فرضنا أنه يعني يوما بيوم يخلق كل نبات وكل حيوان وكل إنسان.

وقال أن بخترخالف دارون ، وأن دارون صرح بأن الحالق نفح نسمة الحياة في الحي الأول الذي تولدت منه الاحياء و بختر نني ذلك (و تابعه شميل) ،

وأشار صيروف إلى اندفاع شميل العاطني وراء كل رأى يراه دون حذر أو تقدير للإمور ، وان ذلك كان من أخطر مغامز شخصيته ، ومن الحق أن يقال أن شميل كان يعبل من خلال هدف تغريبي واضح ، وأن صروف كان يويد أن شميل كان يعبل من خلال هدف تغريبي واضح ، وأن صروف كان يويد أن يخفف الصدمة ، ويعمل عن طريق إدخال نفس أفكار التغريب عن طريق المراجل ودون إثارة الصحيح ،

ولقد أخد المؤرخون على شبلى شميل خيانته الوطنية حين كانوا يدعوا إلى العالمية بينما كانت الحركة الوطنية هي السلاح الوحيد إزاء الاستعبار وأنه كان تحت دعوى العالمية يدافع عن مدامتياز قناة السويس ويوالي الانجليز وقد كشف أخيرا عن أن الدعوة إلى العالمية كانت من أكبر أهداف الصهيونية .

<sup>(</sup>١) راجع دراستنا عن شيلي شعيل في كتابنا (أعلام وأصحاب افلام).

#### ان رشد

أثيرت شبهات كثيرة حول موقف خليفة قرطبه مع ابن رشدو سجنه إياه و تحريق كتبه وحاول بعض دعاة التغريب وخصوم الإسلام أن يصوروا ما وقع له من اضطهاد ، على أنه مصادرة للفكر في الإسلام ، وليس هذا صحيح في الواقع ولم يعوف في تاريخ لإسلام أي نوع من اضطهاد المفكرين مهما كانوا يحملوا من آراء ، أما ابن رشد فقد كانت خصومته مع الامير خصومة تجمعت لهاعدة عوامل أهمها : (أولا ) خصومة الفقهاء له مستغلين بعض تزيدات ابن رشد .

ومنها مخاطبته للخليفة ،حيث كان يقول له (يا أخى) وكان المنصور لا يضيق به في أول الامرفليا تردد كلام الفقهاء عنده بدأ يضيق به ، وأضيف إلى ذلك ما أخطأ به ابن رشد حين قال في كتابه عن الحيوان و ورأيت الزرافة عند ملك البربر مشيراً بذلك إلى المنصور ،وقد غضب لذلك الامير الذي كان يسمى نفسه خليفة للسلين أن يوصف بأنه ملك ، وأمر بنني ابن رشد فأقصاه في قرية بعيدة أقام بها ثلاثة أعوام ، غيرأن الفيلسوف دافع عن نفسه و نني تهمة العيب في حق المنصور وقال أنة حين أراد أن يكتب (ملك البرين ) سبق القلم بها لجاءت ملك البربر أو أن ما وفع هو تحريف من الناسخ .

ثم كان أن اقتنع الخليفة وعفا عنه وعاد موة أخرى إلى قرطبة.

### ان الراوندي

أولى المستشرة ون وكتاب التغريب اهتماماً كبيراً بعددمن الزنادة والمنحرفين من الحارجين عن الإسلام ونشر مؤلفاتهم ودراسة حياتهم ومن هؤلاء ابن الراوندى الذى قال الحافظ بن الجوزى أنه واحد من ثلاثة من زنادقة الاسلام وابن الراوندى من أصل يهو دى وكان أبوه يدين باليهودية ثم أسلم وروى أن بعض اليهودكان يقول لبعض المسلمين بشأن ابن الراوندى: ليفسدن عليكم هذا كتابكم كا أفسد أبوه التوراة علينا ، وكان أبوه قد انشق لامر ما عن أهل طائفته فأخذ يثير عليهم حجاج الجدل والمشاغبة ، كاكان ابنه يفعل فيا بعد ، فلما لم يتم له ما اراد انقلب مسلماً نكاية فى بنى دينه اليهود .

قال البلخى عن ابن الراوندى: أنه كان فى أول أمره حسن الســــــيرة حميد المذهب ، ثم انسلخ عن الدين وأظهر الالحاد والزندقة وطردته المعتزلة فوضع السكتب الكثيرة فى مخالفة الاسلام .

وقد دحض آراؤه ورد عليه أبو الحسن الحياط الممتزلي في كتابه الانتصار وقد بلغ ابن الراوندي قة الخصومة للاسلام في ممارضاته للقرآن الكريم فقد عارض نظم القرآن ينظم من وضعه ووضع التأليف للرافضة عند أهل السنة ، والاعتزال ، والمسنة ضد الآخرين ، كما وضع لليهود كتاباً برد به على المسلمين ، ثم رام نقضه بنفسه ، ووضع كتاب (الامامة) للرافضة لقاء ثلاثين دينارا وكتب غيره للطمن على التوحيد وأهله .

## يعقوب أرتين

من الآسماء التي لمعت لمعانا خاطفاً في ظل الاستعمار البريطاني ، وفي دعم خططاته في التعليم ، وكان اليد القادرة من وراء دناوب القس الإيرلندي مشتشار الوزارة ومن وراء . سعد زغاول ناظرالمعارف وعين اللورد كرومر ، يعقوب ارتين الارمني الذي عمل وكيلالوزارة المعارف منذعام ١٩٨٤ حتى توفي في عام ١٩١٩ وكان تركيبه الاجتماعي والتاريخي عاملاً اساسياً في تأهيله للعمل الذي قام به بالإضافة الى تعليمه ، فهو من أسرة أرمينية تعلم في باريس ومكث جانحو سبع سنين وعين مربياً لامراء البيت المالك وأخصهم فؤاد الذي أصبح سلطانا على مصر ١٩١٧ فلمكا وقد وصفه المقتطف بعد وفاته بأنه (تولى عدة مناصب خطيرة علوءة بالمعضلات لا يقوى على تذليل صعابها إلا ملى أتاه الله مقدرة فائقة وذكاءاً عظيماً وفي جميعها فاز بالمقتل وله كتاب : القول التام في التعليم العام ، وكان له دوره في تغيير مناهج التعليم العربية الإسلامية التي كانت قائمة قبل الاحتلال وإبدا لها بمناهج مناه اللغة العربية والقرآن وتاريخ الإسلام .

وقد حرص يمقوب أرتين الأومنى الاصل أن يننى عن المصريين كل عبقرية أو ذكاء فقال في رسالة عن الاقاصيص في وادى النيل له أنسكر غيبا حتى الذكاء المصرى على ابتكار الاقاصيص الشائعة التى ترويها المجائز الصفار فن رأى أرتين أن هذه الافاصيص إما من مصدر تركى فارسى بكثير منها ذكر الجن والعفاريت والنساء وأما يونانية أوربية يكثرفيها الاسلوب البيزنطى والخرافات الموضوطة على السنة الحيوانات وأما ربرية ينلب عليها البساعث الدينى والترنم على السخر والغيلان والرقى والتعاويذ وقال المقاد معلقا: أن هذا الراى يدل على جهل بملكة معروفة عند المصريين والمقاد معلقا: أن هذا الراى يدل على جهل بملكة معروفة عند المصريين والمقاد على السخر والنيلان والرقى والتعاويذ وقال

## عمر الحيام

إستطارت شهرة عمر الحيام فجأة ، يعد أن كان واحداً من العلماء المسلمين في جمال للكشوف الجغرافية ورصد السكواكب فأصبح شاعراً خطيراً في بحال الدعوة إلى الاتطلاق ، وذلك عندما نشر شاعر الجليزي بحموعة من الشعر عام ١٥٨٦ نسبها إلى الحيام هو فيتزجر الد ، وقد نقلت هذه القصائد الانجلزية مرة أخرى إلى اللغة العربية وأذيعت وأوليت إهتهاما بالغاً فبلغ عدد من ترجموها الحي العربية أكثر من سبعة من الادباء منهم البستاني والزهاوي ورامي والعان النجني والسباعي وأبو شادي ومحد الهاشمي .

وقد تبع ذلك إهتهام بالنغ وتركيزاً أشد خطورة على اسم الخيام دفعا لهمذا التيار الجديد وتعميقاً له فصدرت طرابع البريد فى مختلف أبحاء أوربا باسمه وصورته ، وأنشأت الاندية الليلية الصاخبة تحت لوائه، وكتبوا اسمه على أطراف البطاقات (كارت بوستال) تعظيما وتكريما لقصائد التحلل والمجون المنسوية اليه .

وقد كان لهذا التيار أثره في التعريف بالخيام في نظر الشرقين (عرباو مسلمين) شاعراً ماجنا عربيداً يدعوا إلى اللذة، وقد استمر ذلك وقتا طويلا حتى كشفت الابحاث العلمية والعراسات الخالصة البعيدة عن كل زيف عن أن هذه الموجه كاذبة فعلا وأن الخيام لم يكن هُو قائل كل هذا الشعر الذي نسب إليه ولم يكن في حياته إنسانا خليما ولا داعية اللي اباحة.

اوالقول المتحيح أن من وراء رباعيات الخيام هدف من أهداف التغريب واللاستمار ديقول السيد حبشر الطرازى الحسني مؤلف كتاب كشف اللثام عن رباعيات المتعيام ( لمن الاستعمار وجد في هذا العمل ولاسيا في ايران والهندأهية خاصة ، وكان فيتزجر الد الشاهر الانتجابية ي قد لبي الاشارة من قبل بعض خاصة ، وكان فيتزجر الد الشاهر الانتجابية ي قد لبي الاشارة من قبل بعض

الانحليز فقدم للمستعمر خدمة تحت ستار الآدب الغربي بترجمة تلك الرباعيات بصور خلابة وضعها في كلمات إنجليزية جذابة بحيث تخلب قاوب الشاب الناشيء في الشرق ولا سيا الإيرانيين والهنديين منهم من حيث طلاوتها وبماشاتها مع الشهرات والنزعات النفسية ولما كانت هذه الرباعيات (منسوبة ) للحكيم المكبير صاحب المكانة الرفيعة فقد خدع بهما كتاب العرب وترجموها إلى لغتهم وأمطرواها بالثناء والحقيقة أن (فيتز) قد خدع الشرق والشرقيين بهذه المخدعة السياسية الاستعمارية حيث تمكن من نشر هذه السموم بين أبناء الشرق والهنط ولميران ودعاهم إلى تناول الخور وملازمة السرور والغناء وبجانبة السعى والعمل مند العاملين والركون إلى الجود والسلوك مسلك الكسالي وحثهم على الآباحية والزندقة والحرية المطلقة ، الآمر الذي دفع الشرق فيا دفعه إلى التأخر وجعله مستعداً لقبولى تدخل المستعمر في مختلف شئونه)

وقد بلغ الغربيون في تعريف صاحب الرباعيات (عمر الغيام) على ألسنة خطبائهم وأقلام كتابهم ومقدمات تراجهم إلى حد أنهم شبهوه بأبيقور اليوناني وأبى العلاء المعرى ترويجاً لسوق الرباعيات وتضليلا للشرقيين ولا سما ألجيل الناشى، وكان ذلك تنفيذا لخطتهم السياسية ضد المسلين تأكيداً لاغراضهم العدائية .

والملاحظ أن المركز الثانى لنشر الرباعيات بعد لندن كان الهند ، حيث نشرت فى عواصم دلهى ولاهور وكلكتا وبومبى وقال لى طالب فى بعض المدارس فى بومباى أن هذا البكتاب يدرس فى مدرستنا التانوية ككتاب أدب انجليزى وكان ذلك سنة ١٩٥٠ حينما مررت بالهند عضوا فى الوفد الافغانى الى الملكد السعودية وقال: أن ترجمة فيتزجر الد الإنجليزية الرباعيات كانت مدرجة في برامج التدريس بجامعة بعلبك أعظم جامعات الهند.

ثم قال السيد مبشر الطرازى: أنه ليس مناك من مصادر أكيدة تؤيد نسبة هذا الشمر إلى عمر النعيام ولا وجود لمصدرها الاصلى وانها أسندت الى عالم عظيم شرفى وحكيم فلكى بارع ومنجم لامع فى نفس الوقت الذى أعمضوا أبصارهم عما ثبت عن الحكيم النيسا بورى من مقولاته واثارة التى تدلعلى ديانته وتحسكه بها بتعاليم الشريعة الإسلامية وحرصه على تطبيقها فى كل شئون الحياة فى العالم الإنساني، وقال:أن الغربيين لم يكرموا عمر الخيام بإنشاء نادبا مه أوكتابه السمه على أطراف البطاقات لمكانته فى العلوم الرياضية وعلوم الفلك وإنما من أجل الأهداف السياسية التى أشرنا اليها فى اذاعة قصائد التحلل والمجون المدوبة أبحل الأهداف السياسية التى أشرنا اليها فى اذاعة قصائد التحلل والمجون المدوبة أعلام الفكر الاسلامي ، لقد كان تعظيم الغربيين موجها فى الصحيحوفى الواقع أعلام الفكر الإسلام وتعاليمه ودعوة ألمى تلك الرباعيات الخليعة التى مهدت لهم سبيل النيل من الإسلام وتعاليمه ودعوة أمل الشرق اللى التحلل الحلق والحرية المطلقة والعنعف والهوان . ا ه

وقد أشار كثيرون الى خطأ نسبة الرباعيات الى عمر الخيام وفى مقدمتهم أرنست رينان الذى قال أنها (أى الرباعيات) لا تتفق مع مفاهيمه واتجاهه العلمى وأشار العلامة الطرازى الى أنه لم يثبت أصلاو جود نصحقيق كتبه عمر الخيام للرباعيات موضوعة لاأصل لها وضعها دعاة الشعوبية واستغلما التبشير والاستعار .

### ولى الدىن يكن

ما من اسم وضع تحت أمنواء النغريب الشعوية إلا كان ضالماً مع الاستمال وما من كاتب احتمنت جريدة المقطم إلا وكان خصما لامته وفكر أمته ، ومن أبرز هذه الاسماء شبلي شميل وولي الدين يكن الذي وصف بأنه خصم مقاوم لظلم السلطان عبد الحميد بدنها كانت خيانته التي سجن من أجلها بعيدة كل البعد عن أعمال الوطنية والحرية ، وقد سمعت من أحمد حلى باشا رئيس حكومة فلسطين وأمين الحسيني مفتى فلسطين في ندوة كامل كيلاني أن تهمة ولي الدين يكن وأمين الحسيني مفتى فلسطين في ندوة كامل كيلاني أن تهمة ولي الدين يكن التي وضعته في السجن لم تكن مشرفة وأنها كانت تتعلق بالعمل الذي كان يليه فقد التي وضعته في المسجن لم تكن مشرفة وأنها كانت تتعلق بالعمل الذي كان يليه فقد والرشوة فلما خرج من سجنه عام ٥٠ و بعفو عام ادعى أنه من الاحرار الذين اعتقلهم والرشوة فلما خرج من سجنه عام ٥٠ و بعفو عام ادعى أنه من الاحرار الذين اعتقلهم السلطان وقد جاء إلى مصر فانطوى إلى أنصار بريطانيا وخصوم العرب والإسلام ووالى الانحليز وكان من اتباع كرومر ومن عروى المقطم ،

وقد كان ولائه للانجليز هو أهم ما دافع عنه بعض المكتاب اللينانيين يقول كرم ملحم كرم فى مجلة الرسالة : يقول الناقرن على الرجل أنه ساير الإنجليز فوقف عليهم قلمه ورحب باحتلالهم لوادى النيل ، وهو بذلك يمترف عوقف ولى الدين يكن ويستدرك فيقول ، أن الانجليز ساعدوا على ترقية مصر ، ولقد حاولت حركة التغريب والشموبية أن تلقى الاضواء على هذا الرجل فرفعته إلى مصاف كبار السكتاب ونشرت آثار، بين أيدى الطلبة والقراء .

ووضعه بعض كتاب لبنان فى صف كتاب الروائع ، وفى صف شوق والمنفلوطى ، بل لقد بلغ الامر بكانب مثل ساى الكيالى ( وهو تغربي عتيق ) أن يقول عنه أنه من الادباء الذين نهجوا نهج الاصلاح كمحمد عبده. قاسم أمين . وأمامنا قصيدته المؤسفة التى نصرها فى ١٨ ديسمبر سنة ١٩١٤ فى جريدة المقطم وهو يوم بسط الحاية البريطانية على مصر مصدرا بها الصفحة الاولى وموجهة (ملك بريطانيا وأمبراطور الهند) يبارك فيها الحماية ويقول موجها كلامه إلى الملك :

#### غاندي

لمع اسم الما تما غاندى فى الثلاثينات فى مصر لمعاناً خاطفاً وتحدثت الصحف عن وطنيته وجهاده فى مقاومة الانجليز فى الهند، ومع أن الانجليز كانوا يحتلون مصر إذ ذلك فقد سمحوا لهذه الكتابات أن تتسع ولهذه النغمة أن تعلو.

وقد وصفت الحركة الوطنية الهندبة بأنها حركة قد أنشأها ظاندى بعد عودته من جنوب أفريقيا وكانت اليه قيادتها وبطولتها :

وكان هذا هوالتحريف الحطير الذي لم ينتبه إليه الكناب المسلمون والحرب إذ كيف يكن أن يكون غاندي خصا لبريطانيا بينا بربطانيا تفسح له الجال لابراز بطواته وعظمته ١

ولقد ظلت هذه الحلقة المفقودة خافية حتى سافر إلى الهند وفد من علماء المسلمين ومن بينهم العلامة عبد العزير الثمالي الذى طاف طوافا واسماً بالقاوة الهدية وحتى كثيراً من المواقف التاريخية والسياسية وكان من أهم ما وصل اليه وكشف عنه النقاب، تلك الحلقة المفقودة التى أثوكدان الحركة الوطنية لتحرير الهندإ عا بدأت أصلا في أحضان المسلمين وقدار عجت الاستعار البريطاني إزعاجا شديداً فالمسلمون مم حكام الهندالسابقين والذين يحملون مفهوما صريحاً في مقاومة المحتل والظالم والدخيل، والجهاد عندهم وإحدة العقائد الكبرى.

ولذا فقد عمدت بريطانها إلى القضاء هلى هذه الحركة بأسلوب غاية فى البراعة والمسكر ، قصدت به إلى عزل المسلمين عن قيادة الحركة الوطنية و تنحيتهم وإسلامها إلى الهندوس الذي أجروها على الاسلوب الذي أرادته بريطانيا .

فالإستمار البريطاني الذي سيطر على "لهند بمسد أدرة ١٨٥٧ التي قادها

مصر ألوفية لا تزال وفية وكما عهدت النيبل والأهرام ناك حمايتك التي اعترت بها أمثالها واستمكن الاسلام

وقد زين ولى الدين يكن كنبه بصورة كرومركما فعل في كتابه (المعلوم والجهول) وقد كتب تحب صورته (مصلح مصر).

وآية خيانته أنه هاجم عرانى والعرابيين وعبد الله نديم ، ونمى على نديم أنه اختنى بعد الثورة العرابية بينها لم يختف هو صديق الانجليز ، ولا شك أنه ليس هناك أى وجه للمقارنة بينه وبين عبد الله نديم ، ولقد قذف بقلمه المأجور هذا المجاهد الصادق فقال ( بقى مختبئا فى مكامن خوفه اختباء الافاعى في حجورها ) ولا بأس على عبد الله نديم ولا ضير فى أن يختنى وأنه لشرف له لا يستطيع أن يدعيه لهي الجمارك .

وكذلك هاجم مصطفى كامل ورجال الحزب الوطنى واتهمهم بالنفاق والتهريج.

وتدكشف كتابات ولى الدين عن نفسية ملحدة جريئة على القيم والمقومات فقدكان يتحدى شعور المسلبين بكتاباته وسخرياته عنشهر ومضان على صفحات المقطم ومن ذلك قوله ( دوى مدفع الظهرالذي أفطر عليه ) ومن أجل ذلك وصفه مندور بأنه من أحرار الفسكر وضمه إلى قائمة فولتير وكان يكون منصفا لو وصفه بالوندفة ومما يروى أن ولى الدين يسكن يمد بأصل إلى الدونمة اليهود الآتراك الذين كان لهم دورهم الخطير في إقامة محافل الماسونية وضرب الحلافة والدولة العثمانية لحساب الصهيونية .

المسلمون كان حريصا على ألا تتحقق للمسلمين السيطرة مرة أخرى على الهند وكان المسلمون قد تقدموا إلى العمل من أجل الدعوة إلى تحرير الهند ، والحصول على حقوقهم و تصدرت منهم جماعة كبيرة فكانت جمعيتهم الاسلامية إلى طلق عليها جمعية إنقاذ الخلافة برئاسة علام محمد فتو عام ١٩٢٠ ودخل في عضويتها الزعاء المسلمون وجمعت مالا لهل عن سبعة عشر مليون روبية من أجل مواجهة تآمر الدولة العثمانية.

الى هذا الوقت كان غاندى غير معروف في الهيئات السياسية في الهند وكان منزويا يعمل متطوعا فى فرقة تمريض الجنود ثم اتصل بجمعية الحلافة فاستقبله المسلمونُ أحر استقبال ، وغم تحذر المولوي (خوجندي) ، وكان على صلة به من قبل ويعلم من أمره مالا يعلمون وخاصة فيما يتعلق بتعصبه للهنادكة على المسلمين وقد أشار غاندى باستئلاف الهنادكة فقبل المسلمون رغبته وتدبوه للسعى إلى ذلك فطاف الهند على حساب الجمية يدعو إلى الوفاق ويقول المطلعوري أنه كمان يتصل بالهذادكة ويتآمر صهم على شل الحركة الإسلامية ثم سعى لضم جمعية الحلاقة إلى المؤتمر الوطني الهنــدى فانضمت ثقة بغاندي ، وقد أقترح المسلمون في أول إجتماع لهم تعديل القانون الاساسي وطالبوا بتعديل المبادة التي تقرل بإصلاح حالة الهند الى عبارة ( إستقلال الهند ) فوافق المؤتمر على ذلك ومنذ ذلك اليوم أخذت الاحزاب تطالب بالاستقلال التتام طبق رغبة المسلمين وكانوا قبل ذلك لا يطالبون الا بإجراء إصلاحات فارتاعت الحكومة ( البريطانية ) لهذا التغيير وعدته فاجعة في سياسة البلاد وعلى أثره القت الفيض على الزعماء وزجتهم في السجون . وطالب المسلمون بإصدار قرار يتضمن إعلان الامة الهندية وأن الحكرمة الحاضرة غير مشروعة مع دعوة البلاد الى مقاطعتها وعارض غاندي وثبط الهمم ودعا الى عدم مقاومة الحكومة وقال له عثل المسلمين ؛ أن كان غامسي يتصور أن أعمال المسلمين في الهند لا يقوم الا على مساعدة "منادكة فقد أن له أن يحرج هذه الفكرة من دماغه و ليعلم أن المسلمين لم يمتمدوا قط على أحد الا على الله وعلى أنفسهم .

وشرعت الآمة الهندية على أنهاء ذلك في مقاطعة الحكومة والامتناع عرف دفع الضرائب وحرق المسلمون كل مافي مخارنهم من البضائع الانجلزية وترك المسلمون الموظفون مناصبهم في الحكومة فحل الهنادك محلهم واشتدت المقاطعة في البنغال اشتداداً عظيما ليس له مثيل وهاجر عدد كبير من المسلمين الى الافغان بعد أن تركوا أملاكهم وأرضهم في الهند، وخطب المورد ريدنج (الحاكم العام) في كلكتا فقال: انني شديد الحيرة من جراء هذه الحركة ولست أدرى ماذا أصنع فيها .

ومن هذا السباق تستطيسع أن تتصور قوة المسلمين في البحركة الوطئية وصعفها في الهندوكية ومن هنا فقد عمدت بريطانيا الى ضربة خطيرة بتجويل الحركة من أيدي المسلمين الى أيدى الهنود ..

فقد انتهزت فرصة إجتماع الزعماء وإعلانهم عام ١٩٢١ إستقلال الهذيب الستقلالا فعليا وقاموا بتعيين ولاة الولايات وحكام المقاطعات وقضاة المحاكم في جميع المدن، هناك اجتمع المورد ريدنج مع غاندي وطاب اليه حل الوفاق العوني بين المسلمين والهندوك، وقال له أن مصدر الحركة الإستقلالية في الهند المسلمون وأهدافها بأيدي زعمائهم لو أجبنا مطالبكم وسلمنا لكم مقاليد الاحكام صارت البلاد للمسلمين وأن العلم بق الصحيح هو أن تسعو أولا لكسر شوكة المسلمين بالتعاون مع بريطانيا وحينتذ لا تتعمل بريطانيا في الإعتراف له بالإستقلال وتسليم مقاليد الحكم في البلاد اليكم.

وهنا وقع الصدع ، فقد عمدت بريطانيا إلى زعماء المسلمين فاعتقلتهم (شوكت على، حسين أحمد ، كثار أحمد ، بير علام محمد ، الدكتور سيف الدين كستشلو) وهنا تقدم غاندى إلى هيئة المؤتمر بأن يفوض اليه أمور الحركة جميما وقال أن الزعماء معتالون ولا بد من إعطائي السلطة 1 1 ق وسرعان ما أعلن

غاندى فى أول إجتماع برئاسته أن الوقت لم يحقّ بعد لاعلان إستقلال الهند وبدلك خان أمانة زملائه وحطم مشاريسهم ، وضربت بريطانيا بيد من حديد كل محاولات المسلمين ووضعتهم فى السجن وبذلك سيطر غاندى على العركة الوطنية حتى إذا خرج المسلمون من السجن كان غاندى هوكل شيء.

هذا هو ملخص التحقيق الذي أجراه العلامة عبد العزيز الثمالمي أثناء زيارته للمند عام ١٩٣٧ وكشف به عن أسطورة غاندني .

#### سارتر

إن وقائع حياة وسارتو ، تستطيع وحدها أن تكشف عن طبيعة تفكره وعن التحديات الحطيرة التي فرضت عليه هذا الاتجاه الفلسفي الذي أطلق عليه إسم (الوجودية التي دعا إليها من قبل (كبركجارد) ،

ذلك أن التحديات والاخطار التي واجهها في مطالع حياته بعد انفصال أمة عن أبيه، وحياته في ظل جده الذي كان قاسيا عليه ، وما يتصل ذلك بصدم اقتناعه بماكان يفرض عليه من أنجاه ديني وبالإضافة إلى تحديات عصره ، وإلى الدم اليهودي الذي يثير فيه الإحساس بالحقد على المجتمعات المسيحية الغربية ، كل ذلك كان له أثره في تشكيله وتركيبه وفي الآراء التي حملها ودعا اليها .

هذا بالإضافة إلى شيء آخر ، ذلك هو التركيز على هذه الآراء بالدعاية لها ونشرها وتعميق ظهورها في المجتمعات الغربية وهو ليس من عمل السكاتب ألو الفيلسوف ولكنه من عمل القوى التي تروقها هذه الفلسفة وترى فيها خدمة الاهدافها ولا ريب أن هذه القوى هي التي حملت من قبل آراء فرويد ونظرية نيقشة وغيرها وأذاعت بها وخلقت حولها هذا الجوالحطير ، وأدخاتها في قصص الادباء وكتابات الباحثين ومناهج الدراسة في الجامعات .

وواضح منكل كتابات سارتر ذلك التحدى الحنطير الجرى، على كل الحقائق. والقيم وفي مقدمتها وجود الله وطبيعة الخلق والمجتمعات والناس .

وقد أدت به هذه العوامل المختلفة ( من تكوينه خاصة ومن أثار بجتمعة ). إلى تكوين نظرية مليئة بالقلق والسأم ، رافضة لمكل القيم والمقدرات والاخلاق وتقوم نظرية سارترأساساعلى القول بأن الله غير موجودو إذا كانالله ليسله وجود فمكل شيء مباح . وهذا لا يعنى الحرية وإنما يعنى الفوضوية التى تشكرها كل الاديان والعقائد والقيم والتي تدمر الانسان تدميراً كاملا .

فأراء سارتر تعتفر العلم وتنكر قيمته ، .

وسارتر يرى أنه قد صنع ذاته لائه لم يكن إبناً لاحد،وأنه يميش فيالهواء ويقول : اليوم كفد ، والفد كبعد الغد ، وأنه لا طعم لشيء ولا لذة ولا أمل في شده .

A 🗢 O

ولما كانت المذاهب الفكرية والفلسفة هي رد فعل لنفسية صاحبها وعقليته ، فان نظرية سازتر تكفف تماما عن طبيعة تركيب النفس والعقلي وتفصح عن غموض مطالع حياته واضطرابها ،هذا الذي ساقه إلى الكفر بكل القيم الإنسائية ، ويجمع الباحثون على أن مذهب سارتر مستمد من تحديات حياته شخصياً ،فإنه وله وليس له أسرة ومات أبوه في الشهر الثالث وكانت أمه بمسوخة الشخصية لم تشعره أبداً محتان امومتها (وهي يهودية الاصل) والاسرة التي عاش فيها لم تؤد عن جدين عجوزين كان يؤذيانه هو وأمه ويشعرانهما بالضياع .

وقد كشف سارتر عن نفسه خلال ترجمته الذاتية فأنسكر الكنيسة وقالت كنت كاثو ليكيا وفي نفس الوفد بروتستانتيا ومن هنا أراد أن يؤكد ذاته باان له رسالة ، وهو الطفل المتبوذ في جتمع يرحى الاطفال العاديين .

#### انخلدون

كانت الحلة الى قادها الدكتور طه حسين فى مطالع هذا القرن على ابن خلدون فى أطروحتة الفرنسية التى نال بها الدكتوراه من جامعة السربون علامة على ذلك الحط الذى اختاره المستشرقون والمبشرون لكتا بنا بالنسبة إلى أعلام الفكر العربي الاسلامى والتاريخ الاسلامى وهو نفس الحط الذى مضى فيه زكى مبارك إلى مهاجمة الغزالى ومضى فيه طه حسين من بعد إلى مهاجمة المتزالى ومضى فيه طه حسين من بعد إلى مهاجمة المتذبى ومضى فيه كثيرون إلى تدمير أعظم الشخصيات العربية الاسلامية التى هى فحر تاريخنا والمثل الاعلى الذى يتطلع اليه شبابنا .

وكان طه حسين قدأعدأطروحته تحت إشراف باحث يهر دىهو «دوركايم» ومن هنا نقد حرص على نقل آرائه واصطفاء وجهه نظرة ، وقد مضى فى ذلك شوطا طويلا فى الظلم والاعنات حتى أعتبر أن إطلاق انب ( اجتماعى ) على ابن خلدون مبالغة كبيرة .

وكان هذا غاية فى الظلم والاعتساف وقد كشفت أبحاث الباحثين عن هذه التبعية الخطيرة التى دفعت طه حسين إلى تبنى آراء دوركا يم فى ابن خلدون واتخاذها أساساً لبحثه وهو يهو دى من أتباع النظرية الماركسية ورأيه فى ابن خلدون مشوب بالتعصب .

ولتد وقف طه حسين هذا الموقف الظالم لابن خلدون بينما وقف أغلب كتاب الغرب المنصفين موقف التقدير لهذا العلامة وكشفوا عن سبقه وعن يادته في مجال: التاريخ والاجتماع والاقتصاد بالنسبة لمن جاءوا بعده من أمثال آدم سميث وأوغست كمونت وبينهم وبينه أكثر من أربعة قرون .

وقد أكد المنصفون من الباحثين أن نظريته فى المقدمة لم تكن مجرد جمع لمارف منوعة ولكنها جاءت كعمل منظم ومرتب ينطبق عليه لفظ العسلم فى معناه الدقيق .

وقد ردد هذه المعانى : شميدى ، وفيليب ، وإيف لاكوست ، روبرت فلينت وجو ميلوفيتس واستيفانواكولوزيو .

وسجل أرنولد تويمي وأن ابن خلدون في المقدمة التي كتبها الناريسخ العلم قد أدرك وأنشأ (فلسفة التأريسخ) وهي بلاشك أعظم عمل من نوعه أبدعه أى زمان ومكان . .

وفى مؤتمر ابن خلدون عام ١٩٦٧ بالقاهرة اجتمع أكثر من مائة هالم وقدموا أكثر من ثما نمائة صفحة عن ابن خلدون كلماتصفع آراء طه حسين الزائفة الوافدة التي تحمل طابع التبعية والججود .

وقال الدكتور عمر فروح فى هذا الموقف: انه لمن دواعى الاسف أب يعرف الغربيون فضل ابن خلدون قبل ان يعرفه الشرقيون أنفسهم ولكن الذى يؤسف له حقا أن يقوم بعض الشرقيين يحطون من قدر ابن خلدون بعد أنجهد الغربيون كل جهد فى نشر فضائله واظهارها .

la c

ciatility.

# ميكافيلي

أولى التغربيون إمتهاما كبيرا بميكافيلي وكتابه الأمير ، لا على النحو الصحيح وهو إبراز الفوارق بين الفكر الإسلامي والفكر الغربي في بجال السياسة ودخص نظرية ميكافيلي وإعلان ذاتية الفكر الاسلامي التي تؤمن بأخلاقية كل القيموا لمفاهم من سياسة واقتصادوا جتاع وتربية ولكن على أساس غزوا الفكر الإسلامي مفاهم تختلف عن ذاتيته وأخلاقياته وقيمه الإساسية .

والحق أن ميكافيلي مطابق للفكر الغربي في أسسه الرومانية واليونانية وهو إصافة حقيقة اليها ، وليس غربيا عنها ، ولكنه غريب بالمنسبة للفكر العربي الاسلامي ، حقيقة أن ميكافيلي يمثل أول انكسار في الخط الذي أشاعته تعاليم المسيحية ولكنه مطابق لذلك التحول الخطير الذي اتجه اليه الفكر العربي حين حرر نفسه من قيم الآديان وانطلق إلى نزعته الوثنية القديمة : نزعة الغاية التي تبرو الواسطة .

وقد كانت نظرية ميكافيلي هي منطلق جميع نظريات الديكتاتورية والفاشية والنازية والتسلط التي سادت الفكر الآوربي والجتمع الغربي وهي نظرة غريبة على مجتمع العرب والمسلمين في أصالته ،وان كان قد تأثر بها تأثراً بالغزو الغربي الذي فرض عليه الفلسفة اليرالية ، والانظمة الديمقراطية الغربية بكل فسادها واضطرابها وتعارضها مع مفاهيم الفكر الاسلامي القائمة على الحربة والمكرامة والمعالة والترابط بين الفرد والمجتمع وحرية المعتقد الديني .

ولذلك فأننا يحب أنه نتنبه إلى مدى عمق الفوارق بين الفكر الغربي وألفكر الإسلامي في مجال السياسة وفي عرض الشخصيات المختلفة وفي مقدمتها ميكافيلي.

#### تو لستوي

رُعة الغايدية والتولستوية في الآدب العربي والفكر العربي الحديث تُزعة دخيلة وافدة ، غربية عن طبيعة هذا الآدب وهذا الفكر ، وهي محاولة لإخراج الفكر الإسلامي والثقافة العربية عن ذاتيتها القائمة على العدل والرحمة معاً ، والتي تجمل (الجهاد) أفقاً عالياً من آفاق العقائد لا سبيل إلى التخلي عنه أو المهادنة فيه أو التفريط فيه .

وتقوم الغاندية والتولستوية على فكرة مستمدة من المسيحية الغربية مى فكرة السلام والدعوة إلى إلقاء السلاح وإلغاء الحروب والتقريب بين الآديان وهى جيمها لاعاوى تكشف أن من ورائها الصبيونية العالمية والماسونية ف عاولة تخذيل كل القوى المدافعة عن أرضها وعاولة تقبل ما يسمى بالثقافة العالمية أو الفكر العالمي أو الآخوة العالمية . وتدرز هذه الدعوات وتستشرى في ظل ذلك الخطر الإسرائيلي المائل المسيطر على الارض العربية .

بينا لا تحمل أى دعوة ما مجمله الإسلام من سلام وأخاء ومحبة وتقريب بين الناس ودعوة إلى الإنسانية والآخاء البشرى، دون انتقاص لاحد أو احتلال لازمه أو سبطرة عليه أو إذلاله .

ومن هناكان خطر التربين بما دعا إليه تولستوى أو غاندى من سلام ، أو ما يشار إليه من العصبان المدنى فى مواجهة الاستعار أو الدعوة إلى الرحمة المسيحية، ذلك أن الإسلام يقوم على قاعدته الاصيلة سلاماكاملا عن طريق الجهاد ، الذى هو فى مفهومه الاصيل عملية دفاع وحذر واستعداد وليست عملية قتل أو قتال أو حرب: وهي تتمثل في الآية السكريمة (وأعدوا لهم ما استطمتم من قوة) فهي استعداد وحذر وتحصين النفور وتغطية في مواجهة العدو ، تحمل السلام ، وتفوضه ، وتحول دون القتال والحرب إلا إذا اعتدى على أرض المسلمين أو غريت بلادهم فهنا يكون القتال من أجل استرداد الارض وحاية الوماد .

#### يعقوب صنوع

هذا واحد عمد دعاة الغزو الثقافي الغربي إلى تزيينه وإعلاء إسمه ووضعه في صفوف المجاهدين والمحررين والمقاومين للظلم والاستبداد ، حتى لقد أضيف اسمه إلى قائمة تلاميذ جمال الدين الأفغاني بينها كان هو خادماً للاهداف الاستمارية شأنه شأن جرجى زيدان وسليم سركيس وفرح أنطون وولى الدين يكن وغيرهم فيمقوب صنوع يهودى أساساً وقد حمل الدعوة إلى العامية وأنشأ الصحافة الساخرة للعبث بكل القيم والمقدرات وإدخال عنصر الفكاهة والسخرية بكل شيء ، من النكتة المكشوفة إلى الكلمة الجريئة ، وهو الذي فتح هذا الباب في صحافتنا العربية والمصرية فمضي الكتاب قيه من بعد وكان من الاسلحة الخطيرة التي حملها العدوان على الاعراض والكرامات والبيوت .

ولم يكن يعقوب صنوع إلا واحداً من هذه المدرسة التي عملت في صف القصر والاستمار وخدمت أهدافها بالاستيلاء على قيادة الصحافة والمسرح وقد حمل معه سموم القصص والمسرحيات الفرنسية المكشوفة فعربها ومصرها، وساهم بحمد صخم في إنشاء المحافل الماسونية في مصر عام ١٨٦٥ والواقع أن يعقوب صنوع كان صنيعة الخديو أساساً وكان يعلم أولاده اللغة الفرنسية وله قصائد عديدة في مديحه والإشادة به وتردد أنه كان أستاذا في علم الرقص وأنه علمه في قصور الخديو والباشوات، وكان أمراء عابدين قد أرسلوه إلى باريس لمتعلم بها فهو ربيب لفتهم أصلا، وليس خلافة مع الحديو اسماعيل مرتبطاً بهدف أو ايمانا بفسكرة كما حاول بعض التغريبيين أن يصوروه، بل على الهكس كان جريا مع التيارات الصهيونية والاستمارية التي حملت على الخسديو رغبة في اسقاطه.

ورادًا كان يعقوب صنوع قد ألف محفلا أو محفلين فان ذلك كان فى خدمة الماسونية طليمة الصييونية فى هذا العهد . وقد كشف ابراهيم عبده هذا المعنى فى كمتا به عنه حين قال: \* «كان في محفلة يتحدث عن تقدم الآداب والعلوم في أوربا . حاملاً على تخفيف حدة كراهية النفوذ الاجنبي ومسالمته ، وكان المتحدثون في ندوته يدعون للحكمة والاخاء بين الشعوب وقد كانت جمعيات يحضرها اليهو دوالنصارى والمسلمون ويغرى بها طلبة الازهر وضباط الجيش «ليتعرفوا » على مبادى الحربة الاوربية والفرنسية خاصة » . .

ولا شك أن تعبير إبراهم عبده آنما هو محاولة لبقة لاخفاء صفة الماسونية التى كانت تسيطر على هذه الاجتماعات وكل ما أورده هو من دعواها الخطيرة التى تآلت بالمخدوعين فيها الى أن يكونوا خدما معصوبى العينين للبنائين الإحرار الذين يدعون فى خفية الى اعادة بناء هيكل سليمان وهم طلائع الصيونية .

لاريب اذن في أن يعقوب صنوع كان طرفا في الحركة الماسونية وأداة من أدوات النفود الاجنبي . وآية خيانته أنه حين اتسع خلافه مع اسماعيل لجألملي القنصلية الإيطالية فنال حمايتها واستند عليها في مهاجمة إسماعيل كالجأ الى حماية فرنسا .

وهكذا تنحسر الهاله الضخمة الكاذبة التى اخفاها هؤلاء التغريبيون عن يعقوب صنوع وينكشف فى ضوء الحقائق أنه عميــل شعوبى ماسونى خائن لوطنه .

4

### أديب اسحق

إلى عهد قريب كانت كتب المطالعة في المدارس الآميرية تحمل نصوصاً من كتابات أديب اسحق الذي تعبفه بأنه داعية من دعاة الحريه و تنسب اليه أنه كان المبيدة أمن تلاميد جمال الدين الآفغاني وهو بذلك يعلو على الاتهام ويرتفع عن الشلك فيه إ. ولكن الحقيقة لا يبحث عنه خلال إقامة جهال الدين في مصر وقد ظهرها ١٨٧٩ وإنما يبحث عن هذه الآسماء التي دارت حول فلك جهال الدين بعد سفره ، إلى ذهبوا وكيف عملوا ، فقد كانوا جهاعة من الوصوليين الذين استغلوا دعوة هذا الداعي في سبيل كسب لحساب الاستمار والتغريب والماسونية ، للله أن أديب اسحق ماكاد يرى جمال الدين وهو يغادر مصر حتى أصبح وليا القيم والاستعمار وأنه حين عاد إلى مصر كرمته الدوله التي كان يعارضها في ظل جمال الدين وعين وكيلا لقلم الإنشاء والترجمة بديوان المعارف وأعاد جريدة مصر إلى الوجود و وهكذا عاد أديب اسحق ليجد تكريماً من الدولة المحتلة شم مصر إلى الوجود و وهكذا عاد أديب اسحق ليجد تكريماً من الدولة المحتلة شم مصر إلى المولوب في مذهبه الألول شم أصبح من دعاة و الاعتدال ، إبان الثورة الغرابية عما أسخط عليه رجال هذه الثورة ومنع جريدته من أن تكون لسان حالها ولاديب اسحق شعر حمل فيه على الثورة العرابية وعرابي .

هذا فضلا عما عرف عن أديب اسبق من تحلل في الحلق والدين ، الصحافة عنده حرفة وليست فكرة ، كما عرف بسرعة الانفعال وهياج الاعصاب والتقلب وصفه عارفوه بأنه يؤمن بالجرى وراء هوى النفس ، كما وصف بالتساهل في طرق معاشرته وإطلاق هواه عما ساق إليه عنف المزاج وحدته وقد كان هذا سببا من أسباب استفحال مرضة وتعجل وقاته بداء الصدر ، وقد عرف أن هدفه كان هو النيل من وحدة العالم الإسلامي تعصباً ضد الدولة العثمانية التي كانت تجمع بين العالمي والإسلامي .

ولمل أخطر ما وجه إلى أديب إسحق من اتهام أنه كان يواجه الاستعمار

العربطانى فى مصر ولا بهاجه الاستعبار الفرنسى فى بلاده سوديا ، بل كان يعطف على على فرنسا الام و يواليها و يصفها بأنها عررة الشعوب . وذلك موضع الاتهام فى إمانته كماتب وأخطر مغمز يوجه إلى أدبه وشخصه .

ولقدكان متابعاً بالطبع للماسونية ومن أولياء الدعوة إلى ما دعت إليه من اكبار واجلال للثورة الفرئسية والفكر الغربي .

# جرجی زیدان

ما زال دعاة التغريب يخدعون القارىء العربى والمسلم حول جرجى زيدان ويقدمون له روايات الهلال المليئة والسموم والإتهامات الباطلة والشكوك والشبهات وذلك فى طريق حركة الغزو الثقافى الى تركز على التاريخ الإسلامي وتحاول إفساده فى نظر الشباب ، ولقد ظهرت فى الفترة الآخيرة تراجم جديدة لجرجى زيدان حاولت وضعه فى صفوف ، لإعلام والمؤرخين بينها أن وقائع حياة جرجى زيدان وحدها كافية لتكشف عن حقيقته فقد اعتمدت عليه المخابرات الاجنبية ورافق الحملة النبيلة إلى السودان ١٨٨٤ برصفه مترجماً فى قلب الاجنبية ورافق الحملة النبيلة إلى السودان ووجدوا فيه طلبتهم أرسلوه إلى الاستخبارات ، فلما كشف عنه الاستماريون ووجدوا فيه طلبتهم أرسلوه إلى مريطانيا وأعدوه إعداداً خاصاً فلما عاد درس المغتين العبرانية والسريانية وجاء بريطانيا وأعدوه إعداداً خاصاً فلما عاد درس المغتين العبرانية والسريانية وجاء مؤسساً فى المحافل الماسونية ، ولم يقف أمره عند هذا بل أدخل إلى أفكاره وآرائه سموم الآراء الخطيرة التى تحملها هذه الدعوى التى كانت متدمة للصهيونية العالمية والتى استنطبت كثيراً من الغافلين فى العالم العربي .

وكان الهلال وروايات الهلال من الأدوات الخطيرة في هذا الجال في سبيل الدءوة لليهود وتربيف التاريخ القديم. ولقد ثبت اتصال جرجي زيدان بالاتحاديين الآتراك الذين كانوا أداة النفوذ الاستماري والصهيوفي في تمزيق الدولة العثمانية وأنهم أولوا اهتمامهم بالكتابه عن الانقلاب العثماتي وكان رأيه في السلطان عبد الحميد متابعاً للصهيونية حتى أنه عندما أشار إلى موقفه الكريم في رفض عرضهم ، لم يزد على أن قال كلمات غامضة لا تكشف الحقيقة تمويها ولمناء المشبهة حول الرجل الكريم وكتابات جرجي زيدان تحمل لواء الحصومة لكل وطني ومجاهد ومصلح: مصطني كامل وعرابي والمهدى محمد أحمد وغيرهم.

#### نىتشە

عد دعاة التغريب إلى إعلاء شأن الفيلسوف نيتشه وإبراز فكره وكانوا فى ذلك غير صادقين ، بل لقد استعلوا جانبا من نيتشه ولم يكشفوا عن حقيقته أو التحديات التى دفعته .

وما ردده الفيلسوف نيتشه لا يتصل بالمكر الاسلام ولا بالاسلام ولا بالأدب العربي من قريب أو بعيد فقد كان نيتشه مسيحيا وكان هجومه كله على المسيحية الغربية ، وفيكل ما حاول أن يصورها به من قصور أو عجزمن مواجهة العلم (كما فعل رينان) من بعده أو إثارة الاتهامات حول شخصية سيدنا عيسى وهل هو إله أم بشر (على نحو ما فعل لدوفيج من بعد) كل هذا لايطرح على الفيكر الاسلامي ولا يمثل أدنى صلة به ذلك أن الفكر الاسلامي في متابعه من القرآن والاسلام يختلف اختلافا بعيدا في نظرته إلى العلم والى النبوة والى التوحيدوالى مختلف مفاهم الحياة وقيمها ،

أما الذين طوحوا نيتشه وفسكره في محيط فسكرنا العربي الاسلامي فانما الرادوا المارة الشبهات وخلق جو من الشكوك والالحاد والاباحة جريا على التمويه الذي توجه اليه حملات التغريب والصهيونية وهو مهاجمة الدين بوصفه دينا ، أما الاسلام فليس دينا بالمهنى الذي يرده هؤلاء أو يقصدونه ، ذلك أنه ليس منهجاً تعبديا لاهوتيا خالصا يقوم على العمادات أو الانصال بالله وحده ولكنه ينظام كامل للحياة والمجتمع والحضارة فيه تترا بطالصلة بين الانسان والتموالانسان والمجتمع جميعا . ومن هنا فان فكر نيتشه وصيحته ان الله قد مات لا تدخل مطلقا في نطاق الفكر العربي الاسلامي الامن ناحية دراسة تطور الاديان وعلومها المقارنة .

### مار کس

أبرز مفاهيم ماركس نظرية التفسير المادى التاريخ وهى نظرية ثبت أنها جزئية وليست صالحة التطبيق لا من حيث المجتمعات ولا من حيث العصور ، وانها واحدة من نظريات التفسير الجغرافي المتاريخ ، والتفسير الطبيعي التاريخ والتفسير الاجتماعي المتاريخ ، وكلها نظريات يقف أمامها الفكر العربي الاسلامي موقفاً واضحاً ، هو أن الفكر الاسلامي نظريتهم في التفسير الإسلامي التاريخ أو ما يمكن أن يطلق عليه « التفسير الإنساني المتاريخ . .

وماركس يدير التاريخ كله حول نظرية القيمة ويفسر بها كل الاحدات ، وقد أصبح الرأى على أن العامل الاقتصادى ليس هو العامل الوحيد الذي يقرر السكيان الاجتماعي لآى أمه ، ذلك أن هناك عوامل كثيرة تؤثر على مجرى الكاريخ من بينها العوامل السياسية والقانونية والافكار الدينبة، وفي كثير من الاحيان شكون الغلبة لاحد هذه العوامل وليس للعامل الاقتصادى .

وقا اعتمد ماركس فى دعم نظريته ، وعلى كثير من الأحداث التازيخية الغامضة والتى وقعت قبل التاريخ كما حرف كثيراً من الحقائق وتجاهل حوادث أخرى هامة لا تنطبق على نظريته ، ومما ذهب إليه ماركس ولم يتجقق نظريته القائلة بأنه التقدم الاجتباعى من شأنه أن يحقق تقدما أخلاقيا وقد أثبتت تطورات الحضارة عكس ذلك ، ومصدر أخطاء ماركس أنه اعتمد على الجوانب المادية وحدها ولم يحسب حساب العوامل الفكرية والروحية .

#### فرويد

لقد أعطى فرويد تركيزاً صخماً وألقيت عليه أصواء كثيرة وطوحت آرائه بقوة نفوذ الاعلام الصهيوني واليهودي حتى أصبحت من مقررات الجامعات ومصادر الكتابة لدى القصاصين والكتاب، دون التفات إلى ما هوجمت به آرائه من زملائه وماكشف عنها من نقص، وخاصة في نظرية فرويد الرئيسية

القائمة على أساس الجنس والقائلة بأن غزائر الإنسان هي التي تحكمه وتسيطر عليه وقد خالفه في هذا الاحتمال أقرب اثنين اليه من زملائه : هما ادارويونج مناقش وقد أجمع الباحثون على أن فرويد (متنيء ) أكثر منه عالما وأنه مخرع للفرضيات أكثرمنه لها ، وأنفرويد قد اعتمد على كثير من الاساطير اليونائية القديمة فحولها إلى نظريات ومن ذلك عقدة أوديب وعقده الكترا ،

وقد كشفت الابحاث التى نشرت أخيراً عن علاقات خطيرة بين هو نزل وفرويد، وأن هدف مذهب التحليل النفسى هو جزء من مخطط بروتوكولات صهيون الداعية إلى تدمير النفس الإنسانية وأن فرويد قد حقق ذلك عن طريق نظريته التي أذاعتها الصهونية وأعطتها قدراً كبيراً من الاهتمام بما وضع كل النظريات الاخرى والإقرب إلى الصواب في الظل.

وفرويد بطبيعته يهودى يحس بهذا الحقد البشغ للمجتمعات الأوربيسة والإنسانية وقد عاش في النمسا في مجتمع يكره اليهودى ويضطهدهم ، ونقطة الضعف في نظريات فرويد وفي مكانته كعالم هي أنه اتخذ من دراسة نفسه وطفولته قاعدة للتعميم والوصول إلى قوانين عامة ، كا اعتمد فرويد على نماذج كلها من المرضى الذين زاروه ، ولم يعتمد على نماذج من الاصحاء .

ولقد أشار كشير من مؤرخى فرويد إلى أنه كان مجموعة من العقد النفسية وأنه كان مريضاً وكانت مزارة اطبع خله ملازمة له في علاقاته بغيره .

#### سعد زغلول

لمع اسم سعد زغلول فى تار بخ مصر فى لعصر الحديث لعانا خاطفا بماوصف به من أنه قائد ثورة ١٩٩٥ عير أن سعد زغلول من الشخصيات النى انقسم حولها الراى والتى لم تظفر بالطمأنينة الكاملة فى الحسكم عليها من جميع الاطراف ، ذلك أن سعد زغلول قبل الحركة الوطنية كان له ولاء مشبوه مع النفوذ البريطانى تجلى فى أكثر من مظهر ، وكان أبرز مظاهره مصاهرته لمصطفى فهمى الرجل الذى فرضه الانجليز رئيساً للحكومة بعد الاحتلال فامضى ثلاثة عشر عاماحا كامطلقاً والرجل الذى كان موضع ثقة كرومر وموضع نقمة وكراهية المصريين جميعاً .

وعن طريق هذه المصاهرة التي تمت في حضانة كرومر ، وفي مجال الدّعوة التي دعاها إلى ظهر ر طبقة من الشباب المصريين المتفرنجين الذين يعاونون الأجنى ويتولون حُكم البلاد ، ظهر سعد زغلول لاول مرة ناظراً للمارف عام ٧٠٥ وكانت شقيقه فتحى زغلول أحد قضاة دنشواى؛ وفي خلال نظارة سعد احداث أحداث كان له فيها أكبر قدر من الولاء للنفوذ الاجنى فتد صادر اللغة ألعربية بالرغم من الاصوات التي ارتفعت لجعلها لغة التعليم وفرض اللغسة ﴿الانجِليْرِيةُ ، وأيد امتياز قناة السويس أربعين عاماً في الجمعية العمومية ، وأنه الرجل الوحيد الذى ذكره كرومر في خطاب الوداع بعد أن حسكم مصر ربع قرن ووصفه بالرجل العظيم صهر الرجل العظيم ، كل هذه الخلفية لصورة سعد زغلول على رأس الحركة الوطنية تكشف بوضوح عن الدور الذي أعــده الاحتلال البريطاني له ، والذي يتمثل في احتلال شخصيات لها ولاء بريطاني محل شخصيات وطنية خالصة ، ومن هنا فقد كان سمد زغلول ولطني السيد وعبد العزير فهمي في مقدمة الرجال الذين عملوا في الحركة الوطنية السياسية من داخل هائرة النفوذ الاستعمارى ووفق مفاهيمه وهي الدائرة التي حلت مكان دائرة اليقظة والاصالة التي أسقطها الانجليز من زعامة البلاد وأقصاها ونفاها قِبل الحرب العالمية الأولى . Sept September

# لطني السيد

أن الدعوة التي حمل لوائها لطني السيد عام ١٩٠٧ على صفحات الجريدة وهي مصر المصرين :

وقد وجدت خلافا كثيراً في تقديرها وفي أصالتها وفي مدى ارتباطها بحركة اليقظة العربية الاسلامية وكذلك مدى ارتباطهما بمحاولة الاستعبار والنفوة الاجنبي في فصل مصر عن العروبة والعالم الاسلامي والاسلام نفسه . فقد كان وأى لطني السيد وهو مستمد من مفاهم كرومر وفلسفته أن المصريين مجب أن يعيشوا داخل وطنهم دون أن يأبهوا بأن رابطة تربطهم بالعرب كاملة او بالعالم الاسلامي وعليهم ان يشكلوا مجتمعهم على هذا الوضع منعزلا عن العالم القريب الذي اتصلوا به قرونا عديدة ، ولكنة لا يرى بأساً أن يفتح المصريون طريقا بينهم وبين الغرب وان يركزوا صلاتهم الفكريةوالاجتماعية مع اللبيرالية الغربية وما يتصل بها من مفاهيم في السياسة والاجتماع والقربية . ومن هنا فتمد بدت دعوة لطني السيد غربية قلمّة ، لأنها انفصلت عن قاعدة التاريخ والفكر والامة، وقد كشفت الاحداث والوقائع أنها لم تـكن دعوة خالصة فقد كان ورائها حزب الآمة الذي هو حزب الالتقاء مع الاحتلال في منتصف الطريق ورجاله هم خاصة السراة وصفوتهم بمن شكلهم الاحتلال العريطاني . وقد كانت هذه الدعوى محاولة للنيل من الدعوة الوطنية الخالصة المرتبطة بمختلف قيم العروبة والاسلام ، غير أن الاستعبار استطاع أن ركز أعلام دعوه لطني السيدوأن يدفعها بقوة بعدأن صنى مراكز الحركة الوطنية وهاجر زعمائها إلى الحارج أو ذهبوا إلى المنافى وبذلك أعد المسرح إعداداً كاملا لسيطرة هذه النظرية السياسية على مسرح الحياة المصرية بعد الحرب العالمية الاولى تحت سماء الاحزاب المختلفة التي كانت جميعاً تدور في فلك الولاء الفكرى الغربي • وأن كانت تدعو الى الاستقلال السياسي.

#### كرومر

ر و الى كروم منصبه في مصر عثلاً للدولة البريطانية فترة لا تقل عن ربع قرن ( ۱۸۸۳ – ۱۹۰۷ ) ·

وكان ذا نفرذ بالغ مسيطر على كل أجهزة الحكم وعلى القصر جميعاً ، حتى أطلق على الخديو صاحب السلطة الشرعية . أطلق على الخديو صاحب السلطة الشرعية .

وقد استطاع في خلال هذه الفترة الطويلة أن يؤكد وجود النفوذ الغرمى في مختلف جوانب الحياة الاجتباعية والسياسية والتعليمية والقانونية المصرية ، وقد تقاريره فلسفة كاملة المتعامل بين النفوذ الاستعارى والمصريين ، وقد السلطاع كرومر أن يعد ركيزتين هائلتين في سبيل دعم الاحتلال البريطاني والنفوذ الاستعارى كان لها أثرهما البعيد بعد ذهاب كرومر وإلى وقت بعيد ، هاتان الركيزتين هما :

وضع لطفي السيد على رأس صحيفة الجريدة لسان حال حزب الآمة منذ عام ١٩٠٧ إلى عام ١٩١٤ ليبت يومياً فلسفة استمارية إقليمية تمثل المنهج الغربي الاستغاري الذي ورثناه خلال فقرة الاحتلال العربطاني كله والذي ماتزال أثارة عندة إلى اليوم بالرغم من كل محاولات التحرير والاصلاح:

و وضع سعد زغاول على رأس ظاره المعارف تأكيداً للمعانى التي حرص النفوذ البريطاني على محقيقها من خلال التربية والتعلم وأهمها فرص المنة الانجليزية على محتلف مناهج التعلم ورفع مناهج القرآن والتاريخ الاسلامي والمفاهم الاخلاقية والاجتماعية والتربوية الاسلامية من المناهج وكان كروم حقيا بتنكوين حيل يرث الاحتلال البريطاني ويكون من متفرنجه المصريين الذين يؤمنون بصداقة بريطانيا ويوالون النظريات الغربية في محتلف بحالات الاجتماع والسياسة وقد تحقق هذا فعلا وتحققت ثمرتة بعد الحرب العالمية الاولى وفي في قالمين على أوسع نطاق .

#### دنلوب

كان اسم دناوب من الأسماء الاستمارية الضخمة فقد وكل إليه كروهو شئون التعليم فيكان مستشار نظارة المعارف منذ وقت طويل وامتد نفوذه إلى قبيل الحرب لهالمية الاولى

وكان دو جلاس دنلوب قسيساً أرلندياً إختاره كرومرايحقق بهسيطرة النفوذ الغربي على مناهج التعليم والتربية فكان عمله أشد قسوة عا حققت مناهج مدارس الإرساليات الاجنبية فقد استطاع إسقاط كل الجوانب التى من شأنها أن تبنى العقل العربي الاسلامي من مناهج التعليم خاصة فيها يتعلق بالقرآن والتاريخ واللغة والأدب .

وأضاف كثيراً من تراث الفكر الغربي وخاصة الآدب الانجليزي بهدف خلق طاقة إصحاب وتقدير للستعمر وإعلاء لشأر الحضارة الغربية والنفوذ الاستعماري، وعد إلى خلق ولاء أوربي في النفس المصرية يستهدف إحتقار القيم العربية والاسلامية والمصرية ويؤمن بأن المصري كان طوال تاريخ مستعبداً بالفرس واليونان وبالعرب أيضا فقد اعتبر دنلوب العرب مستعمرين للصريين وحرى على المنهج كثيرون من بعد.

كما أعسلى قى نفوس الشباب المصرى الاعجاب بالاوربى ، والنظر إلى الاستعمار البريطانى على أنه علمية تمدين للشموب المتأخرة ، وحاول أن يجمل الملاقة بين المصريين والبريطانيين علاقة صداقة .

غير أن هذه المناهج جميعاً لم تلبث أن فشلت ولم تحقق الاهداف التي طمع البها النفوذ الاجنبي .

#### ولفنجستون

حاولت كتب الجغرافيا فى المدارس العربية إسداء صفة البطولة على قادة الجلات التبشيرية والاستعارية من أمشال : هنرى الملاح وولفنجستون وفاسكودى جاما ووصفهم بأنهم طلائع الكشوف العلية وكان ذلك نتيجة لسبطرة النفوذ الاستعارى على مناهج التعليم فى العالم العربى كله ، والواقع أن هؤلاء لم يكونوا مكتشفين ، ذلك أن كل المناطق التيار تادوها كانت مكتشفة فعلا ومعروفة للمؤرخين والرجال العرب من قبل ذلك بمثات السنين م

وان ما ورد من أن ولفنجستون وصمويل بكر قد اكتشفا أفريقيا هو عض ادعاء يكذبه من أورده ابن بطرلة فى رحلته من وصوله إلى أعالى نهر النيجر وإلى تمكتو وسكو توا قبل أن يصل إليها هؤلاء الاوربيون بنحو ثلاثة أ قرون وكذلك ذكرها السامح الهروى ولقد كان العرب يعرفون هذه المناطق منذ وقت طويل قبل وصول هؤلاء المستعمرين المبشرين ، وقد بقيب تمبكتو وهذه المناطق أعصراً طويلة جزءاً من سلطنة المغرب الاقصى وهذا ما يؤكد أن صمويل بيكر أعصراً طويلة في وقته هام ١٨٦١ لم يكن مكتشفاً لمنابع النيل الانيض لانها لم تكن مجهولة فى وقته هام ١٨٦١

ويتحتم هنا أن نقول ان العرب هم الذين قادوا ولفنجستون إلى بحيرة بنجانيقا عن طريق زنجبار وكان ذلك بمساعدة السيد حامد بن محمد المعروف باسم ( تيبو سيب ) أشهر تاجر في تلك الاصقاع ولما انقطعت أخباره وجاء (ستانلي ) ليبحث عنه لم يستطع أن يصل إليه في مدينة (أجيجة) إلا بمساعدة السيد حامد كذلك . ولقد كتب ولفنجستون في تقريره (أن نهاية الاكتشاف الجغرافي هي بداية العمل التبشيري وأن هذه حقيقة كلية إذ أنه من المحال أن نكشف أرضاً جديدة دون أن ينبه ذلك فينا سوق دعوة أهلها إلى الانجيل ) وهكذا ينكشف المخطط الصريح الكامنوراء ذهاب هؤلاء الطلائع إلى هذه المناطق كقدمة للبعثات التبشيرية والإرساليات .

ولدينا نص يؤكد هوية ولفنجستون أورده (رولاند اوليفر) في كتابه : ( العامل التبشيري في شرق أفريقيا ) حين قال : لقد أعد ولفنجستون نفسه منذ سنوات حياته الأولى حينكان يعمل في جمعية النبشير اللندنية للاضطلاع بمشاكلُّ التيشير الخاصة بأفريقية الاستوائية وبالعمل بين شعوب فطرية في بلاد لم يكن قد سكنها الأوربيون . .

وفى عام ١٨٤٩ كان ولفتجستون لا يزال يفكر بطبيعة الحال فى التجارة أكثر من الاستعار . وبما أنه كان أولا وقبل كل شىء مبشرا فقد اختار كعضو فى هذه الحلة التبشيرية أن يبجث عن نهر تستطيع السفن أن تمخر فيه داخل البلاد، ولقد أراد ولفنجستون أن يستكشف طريقا فى افريقيا للمبشرين لا للمدنية المان ولفنجستون مبشرا قبل أن يكون رحالة ولم تكن رحلته المشهورة إلا تعبيدا للبعثات التبشيرية (1) .

هذه هي الحقائق التي غفل عنها مع الآسف أولئك الذين حالوا تصويرا هؤلاء بأنهم أبطال استكشاف جغرافي وخدعونا عنهم ، ولقد ذهب بعض الادباء والكتاب إلى مجاراة هذا الاتجاه فكتب أحدهم في صحيفة كوكب الشرق عام ١٩٣٣ بحثا يمجد فيه ولفنجستون ويصفه بأنه من رجال الاصلاح وبالشخصية العظيمة من

وكان هذا جرياً من التيار التغريبي الذي يريد أن يكسب وجاله طابع البطولة 1

<sup>(</sup>١) دكتور بدر الدين القاسم : يحث في مجلة العلم العربي سنة • ١٩٦٠ .

### فاسكودي جاما

كان أمثال هغرى الملاح فى آسيا وولفنجستون فى افريقيا وفاسكودى جاماً فى الهند من طلائع التبشير والاستعبار بالرغم مر كل ما أضفته عليهم بعض الكتابات التاريخية الزائفة . ولم يكن دورهم الذى تاهوا به إلا من عصارة جهد المسلمين والعرب الذين رافقوهم فى هذه الرحلات ، وفاسكودى جاماً لم يستطع أن يعمل إلى الشواطىء الشرقية إلا بمساعدة البحار المسلم العانى (أحمد بن ماجد أسد البحر) الذى كتب أبحاثاً كثيرة فى أمور البحر والرحلة فيه .

بل أن دى جاما قد خدعه حتى استطاع أن يحقق غرضه وذلك بعد أن أسكره بالنيبذو دفعه بالتهديد إلى أن يتو د حلته إلى الهند. وقد كانت كتب أحمد بن ما جدهى العون الأول لكل الغزوات التبشيرية في اكتشاف الطرق البرية ومسالكها عن طريق العلامات التي أوردها لهداية البحار من نجوم ومسالك بحرية وعلامات الليل والنهار.

وقد اتصف فاسكودي جاما بكرهه للمسلمين والعرب وقد ضرب بمدافعه الثقيلة أثناء رحلته إلى آسيا مركباً عزلاء تنقل الحجاج إلى مكة فأحرقها بعد أن فقل أموال أهلها وأمتعتهم إلى أسطوله وبعد أن حظر على رجاله إنقاد الغرق منهم وفيهم النساء والاطفال حتى هلكوا جميعاً إلا عشرين طفلا بعث بهم إلى البرتغال حيث حلوا على اعتناق النصرانية .

وقد كذبت الوقائع التاريخية ما حاولت الكتب العربية المؤلفة في ظل النفوذ الاستعارى أن تنسبه إلى فاسكودى جاما من أنه وصل إلى كليكوتا ، ذلك أنه لم يذهب إلى (كليكوتا) بل وصل إلى مدينة أخرى تدعى (كاليكوث) تقع على ساحل كيرالا في الجنوب الشرقي من شبه جزيرة الهند و تبعد بأكثر من ألف ميل عن (كليكوتا) التي تقع على مصب نهر البكونج في الشمال الغربي من الهند.

### الغزالي

لم يواجه مفكر مسلم بمثل ما ووجه به الامام الغزالى من شراسة الحلة عليه وعاولة تدميره وكان مصدر الحلة عليه هو موقفه المشرف من الفلسفة الالهية اليونانية وهى الفلسفة الوثنية التى تعارض مفهوم التوحيد فى الاسلام معارضة واصحة صريحة ، أما موقف العزالى من الفلسفة الطبيعية أو الفلسفة الرياضية فلم بكن موقف المعارض لها يحال .

ومن هنا نعرف مصدر الحملة وأسبابها فقد كانت حملة الداعين إلى تدمير الفكر الاسلاى بالفلسفة اليونانية ومعارضة من يقف منها الموقف الواضح الصريح، ومن خلال هذا المفهوم كانت حركة التغريب والتبشير والاستشراق وراء رسالة زكى مهارك (الاخلاق عند الغزالي) ووراء غيرها من بعد حتى ليقول أحدهم وإن كتاب تهافت الفلاسفة للغزالي كان بمثابة الرتاج الذي أغلق باب الفكر الفلسني فظل مغلقا ما يزيد على سبحة قرون ومن الحقان يقالمان الفلسفة اليونانية قد فشلت فشلا ذريعا في محاولتها الأولي إبان عصر العباسيين كما فشلت في محاولتها الثانية في العصر الحديث في ان تخرج الفكر الاسلامي والثقافة العربية عن جدورهما بالرغم عا أتيح لهافي هذا المصر من حرية واسعة في نقل الوثنيات والاساطير عا رفضة المسلمون الأول ، ومع ذلك فإن المسلمين يعرفون أن فلسفتهم تنطلق من الفقه الاسلامي وان منطقهم مستمد من القوالى عرره ابن تيميه وأن الفلسفة الإسلامية تقوم على التوحيد وتنبني في مجتمع يعرفون أن فلسفتهم تنطلق عن مجتمع اليونان العبودي أو مجتمع الغرب الوثني يعتمع الغرب الوثن

ولقد كشف الامام الغزالى عن الوف بين أسلوب القرآن وأسلوب المتكلمين فقال: ان أدلة القرآن مثل الغذاء ينتفع به كل إنسان وأدلة المتكلمين مثل الدواء ينتفع به آحاد الناس ويستضربه الاكثرون بلأن أدلة القرآن كالماء الذي ينتفع به الصبي الرضيع ، والرجل القوى ، وسائر الادلة كالاطعمة التي ينتفع بها الاقوياء مرة و بمرضون بها أخرى ،

لقد أنكر الغزالى النتائج التى توصل إليها فلاسفة ما وراء الطبيعة والإلهيات واعترف بصحة آراء فلاسفة المنطق والرياضيات والطبيعيات .

أما رد ابن رشد على الغزالى فقد جاء بعد مائة عام حيث لم يكن ابن رشد معاصراً للغزالى ولذلك فإن المقارنة بينهما والقول بأن كتابه تهافت التهافت هو ود على العزالى ، هذا القول من الناحية العلمية يبدو عملا من أعمال التمويه التي يريدبها خصوم العزالى أن يصوروه فى موقف الهزيمة بينها نرى أن كتاب ابن رشد يوافق العزالى فى أكثر مسائله و يختلف معه فى أقلها و بينهما قرن من الزمان .

### كارل مارتل

يحاول الاستمار والتغريب أن يضني على اسم (كارل مارتل) معنى البطولة وذلك لانتصاره على المسلمين في معركة (تور أويوانية) التي يطلق عليها اسم معركة بلاط الشهداء عام ٧٣٣ م ١١٤ ه وهي المعركة التي توقف عندها التوسع الاسلامي في أوربا ثمة ثم عاود حركة على أيدى الأغالبة في تونس .

والحق أن هذه الموجة كانت قد وصلت إلى غايتها منذ بدأت عام ١٩٨ حق توقفت عام ١١٤ ، وكانقوامها البربر والعرب معاً وقد استنفدت قوتها وبعدت عن جبل طارق التنى هو نقطة بدأها نحو ألف ميل ، فكان بلوغ الزحف موقع ( بلاط الشهداء ) في الحق هو أقصى ما يمكن أن تبلغه هذه الموجة ،

غير أن ما وجه إلى كارل مارتل من التشريف والتسكريم لم يكن فى الحقيقة إلا ممثلا لوجهة نظر المتعصبين الذين حاولوا بكل ما أوتوا من قوة أن يوقفوا رحف الاسلام على أوربا ولحكن المنصفين من المفكرين والباحثين والعلماء لم تفتهم الاشارة إلى مدى الحظر الذي لحق أوربا نتيجة لتوقف التوسع الاسلامي مما أخر نمو الحضارة سبعة قرون كاملة وقد شهد بذلك مكاودفارير، أحدكتاب الغرب الذي قال بأن موقف كارل حارتل الهمجي أبقى على ظلمات أوربا سبعة قرون وحال بينها وبين أنوار الحضارة الاسلامية وهكذا شهد شاهد من أهله .

# دور کام

أبرز ما وصل اليه دوركايم هو أنه ألفى الفطرة ، وحاول عن ظريق فلسفة عنيدة أن يقول بأن الدين ليس فطرياً وأن الزواج والاسرة ليسا فطريين فأن القواعد الاخلاقية ليست فطرية.

و تقوم نظرية دوركايم فى نطاق النظرية المادية التى تجد قاعدتها فى دارون ومعرسته وهى شطرالنظريتين : النفسية ونطرية التفسير المادى للتاريخ وتستهدف غنى القداسة والاصالة عن الاسرة والاخلاق والمجتمعات .

ودوركايم فيلسوف فرنسي يهودي اكان على صلة بعيدة المدى بالبراسات التاريخية والاجتماعية التي أداها الدكتور طه حسين وكان مشرفاً على رسالته عن ابن خلدون و هذه الرسالة التي حملت كل أساليب التحقير والاستهانة بابن خلدون و فكره و مفاهيمه . وقد خضع الدكتور طه حسين في ذلك إلى نظرية دوركايم ولاءاً للفكر الغربي الجانح إلى احتقار الفكر العربي الإسلامي وتقديراً لاستاذه ، ولقد ظل طه حسين في مختلف دراساته التي قدمها خاصماً المذهب الاجتماعي الذي قرره دوركايم ، عندما درس المجتمع الإسلامي والفتنة الكبري ومذاهب الادب وتراجم الاعلام وغيرها ، وعن مذهب دوركايم ، نقل إلينا في الفكرة المادية الإلحادية حين أعلى وآن الدبن لم ينزل من السهاء وإنها خرج من الأرض كخروج الجاعة نفيها ه .

وهذا بالنص من آراء دوركام وقد واجه طه حسين وآرائه هذه معارضة كبيرة في ضوء مقاييس الفكر العربي الإسلامي الذي يؤمن بالفطرة والذي يعرف الاعداف الضخمة وراء دعوات أمثال دوركايم وهم من داخل مخطط الصبيونية العالمية الذي رسمته بروتوكولات صبيون حيث يقول: (لقد رتبتا نجاح دارون وماركس ونيشه بالترويج لآراثهم وأن الاثر الهدام للاخلاق الذي تنشئه علومهم في الفكر غير الهودي واضح لنا بكل تأكيد).

# دارورن

ا كتسب دارون شهر ته الضخمة نتيجة لنظريته القائلة بالتطور، وإن الانسان تطرز من الحيوان. وفي الحقيقة أن دارون لم يسكر وجود الله ولا أسكر قرة النخالق الذي خلق الخلية الأولى. وقد أشار صراحة إلى أن الحياة في الأصل بدأت بقدره النخالق العظيم، النخالق لأصل الانواع ولم يقل دارون بالتولد الذاتي أو نني النخالق وإنما قال بذلك آخرون تلقفوا هذه النظرية وأرادوا أن يجعلوها قاعدة أساسية للفلسفة المادية التي انبني عليها من بعد صرح مسخم من الفلسفة فيما يتعلق بعلاقة الانسان بالحياة وعلم النفس ومنها انبثقت فلسفات الماركسية والفرويدية ونظريات دوركم وغيره، غير أن الطبقة الاولى التي حملت لواء النظرية وجولتها عن طبعتها تتمثل في لا مارك وأرنست هيكل وأو بارين ومن بعدهم جماء سنبسر ثم جاء كثير من الما دبين الغلاه.

ولا مارك قال بالتطور قبل دارون ولمكن داردن كان أكثر إعتدالا منه ولم يقل دارون بأن الإنسان والقرد من أصل واحد أو أن القردهو أبوالانسان الاول وإيما قال بذلك الغلاة ، ولم ينسب الحياة إلى المصادفة ، وغيره هو الذي قال أن الحياة الأولى تولدت من المادة تولداً ذاتياً دونها أى تدبير من مدبر ، ولمكن النظرية المادية كلما تسبت اليوم إلى دارون وكل ما قاله دارون أن الانسان والمجموعة الشهيرة بالشمبانزى متحدران من أصل واحد ، وقدو جدت نظرية دارون معارضة من كشير من العلماء في مقدمتهم هكسلي تلبيد دارون الذي نفى أن الانسان قد انحدر من القرد ، كما أنكر وجود أى نوع من النبات أن أنها الميوان نشأ بالانتخاب الطبيعي أو الانتخاب الصناعي وكان أجاسيز في مقدمة من عارضوا النظرية حينا قال أن التشوء لا يتم إلا وفقا لخطة ألهية حكيمة ، وأن الاصطفاء الطبيعي إذا حل محل الخلق الالهي فإن الانسان يكون قد جرد من روحه وعدالة صهاء وأن الفكرة التي يعتقها الدارونيون عن تناسل نوع خديد بواسطة نوع سابق ليست إلا افتراضاً إعتباطياً يتعارض والآراء بخديد بواسطة نوع سابق ليست إلا افتراضاً إعتباطياً يتعارض والآراء الفسيولوجية الرصية .

وأنكر العلامة (والاس): أن يكون الانسان قد تم على طريقة التطور والارتقاء خيث قال: أن الارتقاء بالانتخاب الطبيعي لا يصدق على الانسان ولابد من القول مخلقه رأساً.

وقال (فرخو). أنهقد بين لنامن الواقعان بين الانسان والقرد فرقا بعيداً فلا يمكننا أن نحكم بأن الانسان سلالة قرد أو غيره

وقد أشار فريدوجدي إلى الاعتراضات الموجهة الى نظرية دارون فقال أنها :

(أولا) عدم مشاهدة أي ارتقاء من أي نوع كان في الاحياء الارضية من عهد ألوف السنين .

( ثانيا ) عدم وجود الصورة المتوسطة بين الآنواع اللازمة لمذهب التسلل كان يوجد مثلا حيوان أرقى من القرد رتبة واحدة وأدنى من الانسان رتبة واحدة .

( ثالثاً ) طول الزمان اللازم لحصول الترقى بين الاحياء فان عمر الارض كا قالوا لا يكفى لاحداث كل ما يرى من هذه الاشكال المختلفة غاية الاختلاف.

وقال نديم الجسر: أن الحيرانات البحرية الدنيا باقية حتى اليوم على المحالة التي كانت عليها من ابتداء العالم ولم نجد أنها تأثرت بناموس الارتقاء ولوكان ناموس الارتقاء أكيد لوجب أن يكون الاعلى منها كذوات الفقرات قد وصل الى أعلى الطبقات .

و بعد افان الخطر في نظرية داردن لم يكن في النظرية انديها واتماكان في عاولة تطبيقها على المجتمعات كا فعل سبندر و بختر ثم النخات بعد ذلك أداه هدم للاديان ولسكل ما ليس مادى من جوانب الغيب الخفية عرب الحس والمشاهدة غير أنما حققته كشوف الذرة في الاعوام الاخيرة قد حطم هذه النظرية نهائيا.

#### ه.ج. لورنس

إذا كان فرويد هو منشىء مذهب التحليل النفسى على أساس الجنسى وهو المذهب الذى عارضته كل المناهج الفلسفية والنفسية الآصيلة فان ه • ح • لورنس هو أبرز من طبق هذا المذهب فى كتاباته ، أو كان هو بشخصيته وإنتاجه رمزا على الاعراف الحطير فى الشخصية الانسانية حين يستعلى ويحاول أن يتصدر أنه منطلق من منطلقات الحربة .

وقد عنى لورنس بتصوير أزمته النفسية تجاه العجزالجنسي الذي كان مصدره حب أمه له وإسرافها في احتضائه حتى فقد قدرتة الحسية ، فكانت كتاباته أبورة على كل القيم ، وقد كان أدب لورنس بالإضافة إلى أوسكاو وايلد في انجلترى الى بو دلير ، وبووست في فرنسا ظاهرة من ظواهر الانحلال الخلقي التي عملت على تدمير المجتمع الأوربي بعد إشاعة الانحلال فيه ، وقد كان لدعوة لورنس الى تجنيد الفوضي الجنسية أثرها البعيد في المجتمع الانجليزي وشاعت قصة عشيق اللادى شارلي التي تصور امرأة منحرفة متزوجة من رجل مريض ، وقد عكس لورنس اللسل خلاصة واضطرابها في قصصه ومات في سن الخامسة والاربعين مريضا بالسل وكان خلاصة موفقة كما صوره أحد نقاده .

لقد ضحى لورنس بكل ثىء حتى نفسه وبكل القيم الانسانية التى كان بغير شك يكتبها فى نفسه فدكانت تسبب له فى حياته أشقى صراع وانقسام نفسانى، وكان ذلك فى سبيل إشَاعة الفوضى النفسية التى ارتدت اليه آخر الامر وقتلته بعد أن جرعته غصص الشقاء فى حيانه ،

نهم ، لقد خسر لورنس كل شيء وكسبت القوى التي حركت لورنس وأفادت من إثارة لتذيع دعواها الاباحية وتعمق هدفها من المفاهيم التي أعلنها فرويد وطبقها لورنس .

### جبران خلیل جبران

لمع اسم جبران خليل جبران لمعاناً خاطفاً في الثلاثينات ثم لم يلبث أن انطفاً، ذلك أن المذهب الأدبي الذي حمل لواءه كان براقا مليناً بالظلال والاضواء ا استطاع أن ينفذ إلى نفوس الشباب فىظل أجواء غلبت فيها الوجدانية والمشاعر السائية ، غير أنهذا التيار لم يستطعأن يثبت فقد اكتسحه تيار الأصالة العربية ، المستمدة من الجذور العميقة للبلاغة والبيان ، والمستمدة أساساً من القرآن فقدعد جَبُرانُ ومدرسة المهجر الشمالي إلى إعلاء أسلوب التوراة . وإتخاذ مزامير داود وكتابات العهد القديم نمطاً. من أنماط الكتابة العربية ، كخطوة تالية الخطوة التي حاول تحتيقها مترجموا الكتاب المقدس إلىاللغة العُربية حين رفضوا وضُّمه في الأسلوب فصيح وأصروا على بقائه في أسلوب العامية ، ثم جاء جبران ونغيمه وغيرهم فحادلوا أن يتخذوا من هذا الاساوب منهجاً في الكتاية وفتحوا كلماتهم بعبارات التوراة :(الحق أقول الكم، في البدء كان السكلمة) ثم أضافوا إلى ذلك قدراً من العبارات المجنحة المصنبة التي نقلوها من الشاعر الامريكي ويتمن وظنوا أن زخرفة الورق وجمال الطباعة والاهتمام بالنشر بين شباب العرب سوف يفرض هذا اللون فرضاً وسيحيل إليه الاذواق والاذهان غير أن صوت المنفلوطي في أسلوبه العربي البليغ المستمد من القرآن لم يلبث أن غلب هذه الصبحات وأقام ممبرآ يصل بين بلاغة الجاحظ وكتابات الزيات والرافعي وزكى مبارك وغيرهم مما أسقط أسلوب الظلال والأصواء ، الأسلوب الحالم الغريب الذي لا يتصل بالمزاج النفسي العربي ولا يستمد من أصالة اللغة والبيان العربي ، ولا يحرى مع طابع الادب العربي وذا تيته التي ترفض كل دخيل وبذلك سقطت مدرسة جبران خليل جبران وما تزال تسقط بالرغم من محاولات إحياتها من جدید .

## أبو نواس

رأغلا الدكتور طه حسين وجماعة التغريبين من شأن عدد من الشعراء والكتاب محاولين اعتبارهم تماذج عليا في الادب العربي ، في نفس الوقت الذي هاجموا وزيفوا فيه حياة آخرين ، وكانت المقابلة هي : تزييف المتنبي وإعلاء أبي نواس ،

ولقد اعتبر طه حسين (أبو نواس وبشار ومطيع وحماد عجرد والخليع)هم مثل لمصرهم بينما ثم يكن هؤلاء في الحقيقة إلا ثلة من المثافقين الخلعاء الذين كانوا موضع كراهية المجتمع واحتقاره لسلوكهم الاجتماعي، أما بالنسبة الآدب العربي والفكر الإسلامي فقد كانوا مجموعة من الشعوبيين الذين لا يمثلون الروح العربية ولا المزاج الإسلامي، وقد كانوا في الاغلب من زنادقة الفرس المجوسيين فكرية بالرغم من التصافيم بالمجتمع العربي الإسلامي.

وقد رد بعض الباحثين اصطراب خياة أبى نواس إلى وضعه الاجتماعي وموقفه من أمه (جلبان) وقد أشار بعضهم إلى أنه أدركته عقدة أوديب فأجب أمه ركلف بها كلفاً بلغ الحيام ، مما أفسد عليه الحياة الاجتماعية من بعد فسكلف بالحزر والمحف منها غاية وافتتن بها ، وقد وصف الخر وغلا، في وصفها وقال فيها ما لم يشبق أليه .

أما أم أبي نواس (جليان) فقد ظلت سوءة صفحتها تطارده وتفسد عليه حياته ، فقد تركها زوجها هاني (أحد جنود مروان) وتوفى فكأنت تماني وولدها شكلف العيش حتى فارقت الآهواز واستقرت في البصرة وأصبح بينها مباءة الغاوين والضالين ، فلما وعي أبو نواس وأدرك أحاديث الناس عنامه مال عنها والتحق بالغواة فعب من الخرة ما ينسية تلك الآحاديث الى كانت تصيب منه .

مثلاً ويخرج كرامته ؛ ثم التحق يواليه بن الحباب الذى بصره يقول الشعر وأغرقه في بحار الملذات واللجوء إلى الحانات فانتقل به إلى الكوفة والبادية لتقويم لسانه وإطلاعه علىأقوال العرب ثمكانت عودته إلى البصرة والتزامه خلف الاحمر الذي حفظه من شعر العرب ألف قصيدة ثم أمره نسيانها وانتقل إلى بغداد فعب من اللذات ما شاء وأحب من الجوارى العابثات (جنان) وتعزل بها و بعدها ثاب إلى رشده مه(1).

وقدكان لاضطراب حياته بين موقفه من أمه وحبه لجنان ما أنشأ فى نفسه مذهب الغرجسية ، (ثم مضى إسرافاً فى المجون واغراقا فى العبث وغلافى الاعتداد بنفسه حتى لم ير غيرها ففتن بنفسه ).

ونما يصفه به خصومه وأصدقائه على السواء أنهكان شعوبيا ، أغرق في التذكر المحرب والسخط عليهم ، ثم اتخذراً بو نواس ، مزاللاستهتار والازدراء بكل شيء وإهدار كل قيمه .

وكان لطه حسين أكبر الفضل في اذاعة شعر ابى نواس وتقريره على طلبة وطالبات كلية الآداب وامتجانهم فيه ، وهو شعر العزل الحسى والعزل المذكر وقوله فى تبجع شديد ، ان هذه الفنون (١) من جد أبى نواس ودعابته ليست خطرا على الشباب ، لا تفسد أخلاقهم »(٢)وهذا ولا شك بنى التدليل علىأن طه حسين بعد أن بلغ هذا السن لا يزال مصراعلى ماقاله عام ١٩٧٤ في مطالع الشباب ولا يزال داعيا اليه وقد كنا ظننا أنه قد تابوأناب عن اسرافه وخطأه .

<sup>(</sup>١) عن بص لشمار فواز.

<sup>(</sup>٣) طه حسين : خصام و نقد ص ٢١٥ .

### هرتزل

كانت دعوة و هرتول ، إلى الدولة الصبيونية التى أعلنها ١٨٩٧ بدأ بتاريخ جديد في الفسكر العربي الاسلامي المعاصر ، وقسد حاولت الصحافة الادبية والسياسة في الثلاثينات من إعلاء شأن هرتول وخليفته ما كس نوردو وحفلت الهلال والمقتطف والاهرام والعصور والمجلة الجديدة بإذاعة ما اسمته والسامية ، وجرى ذلك كله داخل إطار المحافل الماسونية التي كانت قد انتشرت في البلاد العربية باسم البنائين الاحرار الذين كانوا يحندون الصهيونية على النحو الذي نعرفه باسم إعادة بناء هيكل سليمان ، ولم تسكن في هذه الفقرة قدتوافرت أبعادا لحركة الآن ، فلم تمكن في هذه الفقرة قدتوافرت أبعادا لحركة وقد انكشفت هذه العلاقة بين هرتول وبين ماركس وفرويد ودوكام، وقد انكشفت هذه العلاقة في السنوات الاخيرة واستعلنت الصلة بين دعوات التحل الخلق والاجتماعي وبين الصهيونية العالمية وكان من أبرز ما كشف عام التحل الخلق والاجتماعي وبين الصهيونية العالمية وكان من أبرز ما كشف عام التحل الخلق والاجتماعي وبين الصهيونية العالمية وكان من أبرز ما كشف عام المحل الخلق والدجماعي وبين السلامي حوالي خسين عاما ، حتى لا يتعرف المسلمون والعرب على الخططات التي وضعت المقضاء عليهم وتدمير مقوماتهم والاستيلاء على فلسطين .

ولقد كان هناك ريف كثير و تموية كبير للتغطية على موقف من أخطر المواقف التى واجهها هرتول ذلك هو موقف السلطان عبد الحميد الذي عارض إغراءات وتهديدات الصهيونية العالمية التى حملها اليه هرتول واعلن رفضه البات عن إتاحة أى فرصة اليهود لإقامة أى وضع لهم في فلسطين وكان هو وملسكه والدولة العنمانية ضعية هذا الموقف الشريف ، في نفس الوقت الذي وجهت إليه الصهيونية العالمية حملة عاتية عن طريق الصحافة العربية تتهمه فيها بالإستبداد والظلم وقد سجل هرتول في مذكراته تلك العبارات النارية التى وجهها اليه السلطان عبد الحميد الماءاً وحفاظاً على أرض الاسلام .

# ان المقفع

احتفل دعاة التغريب بابن المقفع وأعسلوا من شأنه حتى لقد بلغ بهم بأنه هو الذى أدخل النثر الفنى إلى الآدب العربى ، وقد كان هذا في الحق تمويا ومحاولة لإنسكار أثر القرآن السكريم في الآدب العربي ونسبة البلاغة العربية إلى الفرس.

والواقع أن ابن المقفع لم يكن إلا داعية من دعاة المجوسية أعلن إسلامه تقية وتخفيا حتى يحقق أغراضه وأن ما نقله إلى الادب العربي من الادب الفارسي كان واضحاً فيه تعمد إذاعة الفيكر الوثني فقد قدم كرتاب مزدك ثم كستاب برزويه وكان هدفه من هذا إذاعة الشبهة حول وحدة الاديان والقول بتناقضها وعند ماكتب تاريخ الشعوبية والحملة الباطنية الحاقدة على الاسلام اعتبر ابن المقفع واسمه (ووزبه) في مقدمة العاملين في هذا المجال ودعاته الاول، وقد سجل ذلك الدكتور على سامي النشار في كتابه (مقدمة مناهج البحث عند مفكر الاسلام) وقال أن روزبه القديم عبد الله بن المقفع كان أكبر طاعن على الإسلام وأن كتابة : مرزدك وبرزويه (الواقع في مقدمة كليله ودمنه وليس منها) انما قصد بهما إثبات تناقض الاديان ومخاصة الاسلام وعدم يقينها فضلا عن أن باب برزويه يحاول التشكيك في القرآن بالخطأ وانتناقض والدعوة إلى أن الفلسفة هي برزويه عالية فن

وكان الدكتور طه حسين هو مقدمة من أعلوا من شأن ابن المقفع جريا وراء ما ردده المستشرقون من أثره في الادب العربي نقيجة تأثره بالثقافة اليونانية وذلك متابعة للذهب الغربي الوافد الذي ينسب كل شيء من عظمة الادب العربي أو الفكر الاسلامي إلى اليونان أو الفرس أو الفكر الوافد، تجميلالاثر القرآن الذي هو المصدو الحقيقي والاساسي للفكر الاسلامي كله

ولقد أسلم ابن المقفع إسلاما فيه ريبة ، وكنب فى الزندقة كتباكثيرة رد عليها المسلمون ، وقد انتهى به أمره شر نهاية ولقد شهد النقاد بأن أسلوب ابن المقفع لم تكن فيه إصالة العربية ولاروعتها ، وشهد بذلك طه حسين نفسه حين قال

أنان المقفع عند ما يتناول المعانى الضيقة التي تحتاج إلى الدقة في التعبير يضعف فيكأف نفسه مشقة ويكلف اللغة مشقة وأن الاصمعي لاحظ أنه لم يكن يحسن ما يحاول من الفنون.

ومن عجب أن يحاول دعاة التغريب وضع هذا الرجل المجوسى على وأس النثر الفنى فى الادب العربى بعد نزول القرآن بأكثر من مائة عام، والقرآن لاشك هو المصدر الاول للنثر الفنى فى اللغة العربية والادب العربى الذى لم يعرف هذا الفن من قبل ،قال السيد المرتضى فى أماليه قال جعفر بن سلمان روى عن المهدى أنه قال ماو جدت كتاب زندقة قط إلا وأصله لابن المقفع ويروى البعض أنه مر ببيت النار بعد إسلامه فتمثل يقول الاحوص:

م يادار عائمك التى اتمزل خذر العدا وبك الفؤاد هوكل المراد الاحثال المدود وانهى قسما إليك مع الصدود الاحثال الم

يقول الحاخط: أنه كان بجتمع على الشراب مع مطيع بن اياس ووالبه بن الحباب وبشار بن برد وأبان اللاحقى فيهجو بمعنهم بعضا وكل منهم متهم في دينه .

هذه هي حقيقة ابن المقفع ، أما ما أورده أحمد أمين وبطرس اللبستانيُّ ا وغيره بمن زخرهوا صورته فردود والواقائع الصحيحة تنقطه .

# هنرى الملاح

وصفت الكتب المدرسية العربية هنرى الملاح بأنه عالم جليل ومكتشف جرى ، والحقيقة أن هنرى الملاح شأنه شأن البوكرك وولفنجستون وغيره هم من طلائع الاستمار والذين كانوا مدفوعين إلى الشواطى ، العربية والإسلامية الإفريقية بدافع الانتقام والحقد والتعصب الديني بعد أن تعاهدت أسبانيا والعرتفال على أثر سقوط دولة العرب والمسلمين في الاندلس على اقتحام المعالم الاسلامي واستماره والسيطرة عليه .

وهنرى الملاح البرتغالى الذى ورد اسمه فى كتب التاريخ بالتمجيد هو واحد من غلاة الاستمار المتمصين وقد بدأ حياته بحملة حربية صاربة على مدينتى : سبتة وطنجه الجربيتين الاسلاميين ثم اسس مدرسة بحرية ضمت رجالا وجهم بالتمصب إلى قتال المسلمين ثم خوله البابا بقولا الخامس حق الفتح والاستيلاء فى جميع البلاد حتى الهند وقد وصفه البابا بأنه وافع لواء النصرائية فى البلاد النائية ...

وكان مثلا مزريا في الحقد على الاسلام والمسلمين والاندفاع وراء هدف الاستمار المغلف بالتبشير شأنه شأن هذه الطلائع جميما التي كانت من أعداء العرب ومغ ذلك فقد حاولت السكتب التاريخية المدرسية ان تضعه في صورة البطولة الحادعة .

# أبو ذر الغفاري المنه الما الما

حاول الكتاب فى العصر الحديث إضفاء هالة صحمة من المجدول شخصية أبو ذر الغفارى تخرج به فى الحقيقة عن نطاق الدور الذى قام به والتاريخ الصحيح الذى سجلته له كتب السيرة ولنا على موقف أبى ذر ملاحظات:

(الأولى) الدور الذي قام به (عبد الله بن سبأ) وما ألقاء إلى أبي ذر من رأى في المال كان مصدر الخلاف بينه وبين معاويه ومصدر متاعبه كلها . ذلك أن أبا ذركان صادقاً مخلصاً يندفع وراء ما يرى أنه الحق بينها كان عبد الله ابن سبأ يدير مؤامرة كبرى للسلين .

( الثانية ) أن ما يراه أبو ذر يختلف عماكان يراه النبي صلى الله عليه وسلم ، فالمعلوم المتواتر عن النبي أنه كان يأخذ جزءاً من المال ويترك الباقي لصاحبهوقه صح هنه صلى الله عليه وسلم : ( ليس فيما دون خمس أواق صدقه ، أى زكاة ).

وهذا يختلف مع دعوة أبى ذر إلى عدم جواز ادخار الذهب أو الفضة بعد أداء زكاتهما : يقول العلامة الإمام عبد الحيد بن باديس .

(أخذ أبوذر بظاهر قوله تعالى (والذين بكنزون الذهب والفضة) وقد جاءت النصوص الصحيحة الصريحة بأن الاخذ إنما يكون لبعض الاموال ، فقوله تعالى (ولا ينفقونها) معناه : ولا ينفقونها كلها وهؤلاء هم الذين لم يعطوا شيئا منها وهم ما نعوا الزكاة فلا تصدق الآية على الذين أنفقوا).

وقال : لقد أصاب أبو ذر فيا اختاره لنفسه من الزهد وعدم الادخار ولكنه أخطأ فيها أراد من حمل الناس على حالة لم يوجبها الله عليهم ولن يستطيعوها ، وقد خالف أبو ذر إجماع الصحابة بنظريته السابقة مع قيام الدليل القطعى من النقل المتواتر ، والنصوص القرآنية الكثيرة المتضافره على خلاف رأيه .

وكان خلافه هذا فى مسألة من كربات المسائل، ومعذلك فقد تركوا له حريه النظر ولم يلق منهم من أجلها أذى ، وهم لم يتعرضوا له فى نظره أو اجتباده إلا عندما خشوا من بثه الفتنه في الناس.

و محاول المعاصرون أن يصوروا الموقف بالنسبة له كانه النبي أو الإخراج، ولكن النصوص والوثائق تغاير ذلك.

فقد عرض عليه الحليفة ما يراه أصلح له فاختار (الربذة) أو هو استأذن غُمَان فى الحروج، وعلى كلتا الراوتين لم يأمره عثمان بالخروج حتى يقال أنه قد نفاه .

وقد أرسل إليه عبمان: أن تماهدالمدنية حتى لاتر تداعرا بياً وقد نهى المسلون من التمرب بعد الهجرة لما فيه من الانقطاع عن الجماعة كما أقطمه عبمان صرفه من الإبل.

### خايمرة

كانت قضية تصحيح المفاهيم وتحرير القيم والكشف عن الشبهات والأخطاء الشائمة ودحضها وسألة قائمة مستمرة فى تاريخ الفكر الإسلام كله وفى مقدمة من عنوا بها وأولوها اهتمامهم :

الامام الغزالى فى الرد على الباطنية . و فلاسفة الإلهيات

الامام ابن نيميه في الرد على المناطقة والصوفية والمحرفين .

الامام ابن حزم فى الرد على ابنالنغريلة اليهودى وفىكتابه الملل والنحل. الامام الشاطي فى كتابيه الاعتصام والموافقات

الحسن بن عثمان الخياط : في كتابه الانتصار والرد على ابن الراوندي .

ومن أبرز المؤلفات التي أولت اهتمامها بالكشف عن الشبهات :

( العواصم من القواصم : للقاضى بن العربي )

ويعد القاضي بن العربي أزكى من فطن لدسائس الشعون والباطنية .

قال . لن يأمن من يطالع الشبهة من تعلق بفهمه ولا يلتفت إلى الجواب ولا يفهم كنه إذا انتشرت الشبهة فالجواب واجب ولا يمكن الجواب إلا بعد عرض الشبهة ثم إظهار فسادها .

وحذر القاضى بن العربى من أهل الادب وقال أنهم غلبت عليهم صناعة الادب فالوا إلى كل غربب من الاخبار دون أن يتحروا الصدق أو يهتموا بالرواية والإسناد . وأشار إلى كثير بما أورده الادباء بما يتعارض مع التحقيق العلمي أو التوثنق التاريخي .

وقال: هذا كله كذب صراح فما جرى منه حرف قط وإنما ذكرت هذا لتحذروا من الخلق، وخاصة المفسرين والمؤرخين وأهل الآدب فأنهم أهل جهالة بحرمات الدين أو على بدعة مصريين فلا تبالوا بما رووا ولا تقبلوا راوية إلا عن أثمة الحديث.

ثم لمرض ابن العربى إلى الفلاسفة السوفطائيين والطبائمين والإلهيين وناظر الباطنين والحلوليين وأرباب الإشارات من غلاة الصوفية وظاهرية الاحمكام والفرق التي أظهرت بعضها بإسم الاسلام . وأخد على المحدثين ما لديم من خرافات ورد عليهم وأعلن عدائه لمن أرادوا أن يخضعوا الاسلام الفلسفة اليونانية .

#### ( تلبيس إبليس: للامام ابن الجوزى )

قال فى المقدمة . أنه وضعه محذراً من فتنة مخوفاً من محنة ، والم لمبيس هو إظهار الباطل في صورة الحق، وجمع فيه الشبهات المختلفة التي مرفعا عصر وفى مقدمتها مذهب الدهرية القائم على إنكار المخالق والبعث وجحد النبوات وهو مذهب يستمد أصوله من المجوسية ويتعسل به من يقولون بالتناسيخ وحرق الاجساد ورد على المقلدين الذين أبطلوا منفعة العقل الذي خلق للتأمل أو الدبر ، وهاجم مذاهب المعتزلة والخوارج والرافضة كما عارض أركان التصوف الفلسنى من وحدة الوجود إلى الفناء في الله وعرض السفسطائية والدهرية والثنوية والفلاسفة الذين أنكروا بعث الاجساد وعارض الباطنية الذين يبطلون النبوة والعبادات والبعث ويدعون أن لظواهر القرآن والاحاديث بواطن تجرى مع الظواهر بحرى اللب من القشر ، وسفه هذه الآراء كلها وكشف عن أنها خارجة عن السنة الصحيحة وعن أصول الاسلام المستمده من القرآن الكرم ،

and the second of the second o

The second of the second

The state of the s